
REVUE DE LA PERSÉVÉRANCE
ET DE LA RÉUSSITE SCOLAIRES
CHEZ LES PREMIERS PEUPLES 6VOL.

Actes du colloque
de novembre 2024



NIMIWAITAN TAKUASENEN 

ᑐᖕᖓᓱᒋᑦᓯ 

Coordination : Boutheina Harbaoui  

Aide à la coordination : Mirna Abiad-Boyadjian et Ouiza Outoudert  

Révision linguistique : Mélanie Gleize et Ginette Tremblay 

Traduction : Ginette Tremblay  

Mise en page et conception graphique : Agence Niaka  

Impression : UQAM Repro 

Tous droits réservés © Bureau des Relations pour les Premiers Peuples de l’UQAM   

Laval ISSN 2368-7681 (version imprimée) ISSN 2368-9641 (version en ligne) 

Dépôt légal - Bibliothèque et Archives nationales du Québec 2025  

Dépôt légal - Bibliothèque et Archives Canada 2025



Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
3

MOT DE BIENVENUE - MARCO BACON

REMERCIEMENTS
C’est avec un grand plaisir que nous présentons cette sixième édition de la 
revue du colloque sur la persévérance et la réussite scolaires chez les Premiers 
Peuples, qui témoigne une fois encore de la vitalité et de la richesse des 
échanges autour de l’éducation autochtone. À cette occasion, nous célébrons 
également le dixième anniversaire de cette revue, qui est devenue un espace 
précieux pour valoriser les travaux, expériences et réflexions des nombreuses 
personnes chercheures, intervenantes et actrices communautaires engagées 
dans la promotion d’une pédagogie respectueuse des savoirs traditionnels, 
des langues et des cultures autochtones.

À travers les différentes contributions rassemblées, cette édition illustre les 
efforts continus déployés pour répondre aux défis éducatifs actuels, en mettant 
l’accent sur la réconciliation, la sécurisation culturelle et l’autodétermination 
des peuples autochtones. Les thèmes variés abordés montrent à quel point 
il est essentiel de co-construire des parcours éducatifs qui intègrent les 
perspectives diversifiées des Premiers Peuples, tout en favorisant le dialogue 
et le partage entre les générations et les milieux.

Je remercie chaleureusement toutes les personnes participantes qui ont 
contribué à cette édition, et invite les lecteurs et lectrices à s’inspirer des 
pistes proposées pour nourrir leur propre réflexion et action. Que cette revue 
soit une source d’engagement renouvelé et de collaboration fructueuse pour 
toutes et tous.

Marco Bacon
Directeur du  Bureau des Relations 

pour les Premiers Peuples de l’UQAM, 
fondateur du Colloque PRSPP et 

responsable de la 6e édition

WELCOME  TSHIMA 
MINU-TAKUSHINIEKU 

K’WLIPAÏ8 

YIHEH WA’TKWANONHWERÁ:TON

MINO PIJAN  WELTASUALULNOG 

WAACHIYAAH - ᐧᐋᒋᔮ 

NIMIWAITAN TAKUASENEN 
ULASUWELTOMON

ᑐᖕᖓᓱᒋᑦᓯ 

UNGNGASUGITSI 

MIRO PEICAKW



Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
4

MOT DE JOSÉPHINE BACON

Joséphine Bacon

LA CONFIANCE  
Aujourd’hui, j’aimerais dire ô combien la fierté est grande quand 
on vous regarde. Je sais qu’il a dû vous arriver de rencontrer le 
découragement parfois, mais vous avez poursuivi votre sentier, vous 
vous êtes relevés quand vous tombiez. Ce n’est pas toujours facile 
de garder espoir, le courage de continuer, mais vous saviez qu’il ne 
fallait pas reculer, car vous vouliez vous rendre là où se trouve la fin 
du portage. 

Nous sommes issus des plus beaux modèles : nos parents, nos 
grands-parents. Ils n’ont jamais oublié qu’après tant d’efforts, ils 
retrouveraient leur territoire de chasse, malgré la fatigue, malgré la 
distance et les intempéries. Ils se sont tenus debout pour nous tous, 
afin de nous amener à l’endroit où il fait bon vivre. 

Aujourd’hui, notre mode de vie est différent. Nous ne montons plus 
dans le territoire pour subvenir à nos besoins, mais quand nous 
réfléchissons à leur vie, nous nous ressemblons, puisque nous devons 
avoir le même espoir, le même courage et la même volonté de réussir 
pour parvenir à nos rêves. 

La satisfaction sera grande, parce que vous aurez cru en vous et que 
vous n’avez pas écouté le découragement. Vous avez persévéré. 

Maintenant, vous vous trouvez face à votre réussite. BRAVO. 

TAPUETATISHUN  
Kashikat tshui uitamatinau eshpish misha ashineun e tshitapamakuieku, nitshisseniten takuanikupan 
nanikutini patshitenimun muku peikuan kau tshipashikushtinitishutau, shaputue nikan tshitaitapitau. Animan 
tapue  shutshitenitamun muku peikuan tshitshissenitenau ishinakuan tshetshi eka ashateieku anite tshe ui 
peshutishieku. 

Tshitshizssituatauat tshikanishanuat, tshimushuminuat, tshukuminat, tshissinuapamatauat uinuau eka nita 
ka unitat utshutshishiunuau anite kaui peshutishutau at pitshanit anite tshe ituteht. Aieshkushitau aiapit 
pakushenitamupanit tshetshi peshutishutau anite kaui takushiniht, mitshetuau patshishinipanit muku kau 
pashikupanit tshetshi uapatahk anite katshinueshkahk utassiuau kie tshinuau eukuan tsheui tatameku 
tshikaui peshutishunau anite ua ititueieku. Tapan ishinakuan tshitinniunuau, anutshish apu kushpinanut, 
apu pimishkanut, apu pakatakan muku e minu-tshitapatakan peikushu ushkuin, shutshiteienitamun, 
pakushenitamun, ui peshutishunanu anite tshe minuat takushinan. Minuenitamun tshika mishau uesh 
ma upime ashtakanipan eka ka tapuetatishunanut mak upime ashtakanipan patshitenitamun. Kashikat 
tshipikuienau.  



Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
5

Ghislain Picard
Ancien chef régional de 
l’Assemblée des Premières Nations 
Québec-Labrador et professeur 
associé à HEC Montréal

Nos jeunes ont besoin d’un environnement qui va les soutenir et les 
encourager. Vous, comme éducateurs et nous, comme parents, jouons 
un rôle vital dans ce processus qui vise leur plein épanouissement. 
Je suis confiant que vous continuerez d’encourager nos jeunes à 
poursuivre leurs études, à explorer leurs passions et à transformer 
les défis en opportunités. Ensemble, nous pouvons insuffler une 
culture de réussite, où chacun a la possibilité de réaliser ses rêves. 
La persévérance et l’éducation sont les clés qui nous ouvriront de 
nombreuses portes, et je suis convaincu que, réunis, nous pouvons 
accomplir de grandes choses.  

Merci à chacun d’entre vous pour votre engagement et votre présence 
au colloque. Ensemble, continuons de cultiver la persévérance et la 
réussite scolaires. C’est ainsi que nous bâtirons un avenir meilleur 
pour nos enfants et ceux des sept prochaines générations.  

MOT DU PRÉSIDENT D’HONNEUR

Crédit : David Himbert



Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
6

Dans toutes les populations, la jeunesse est considérée comme une force pour 
l’avenir. Les jeunes sont les leaders de demain dans leur communauté. Chez les 
Premières Nations et les Inuit, 50 % des membres sont des jeunes. 

Or, la persévérance scolaire est un enjeu de taille, qui mérite toute notre attention. 
Malheureusement, les communautés autochtones n’échappent pas à la tendance 
d’accroissement du décrochage chez les jeunes. Par conséquent, notre 
gouvernement est déterminé à travailler aux côtés des Premières Nations  
et des Inuit pour soutenir et améliorer la persévérance et la réussite scolaires 
de leurs élèves. 

C’est dans cette optique que nous avons investi des sommes importantes pour 
la réussite et la persévérance des élèves autochtones. Cela nous a permis de mettre 
en œuvre les mesures concernant le soutien direct aux élèves, l’amélioration 
du matériel pédagogique et la révision des programmes. Ces mesures s’inscrivent 
dans les recommandations de la Commission d’enquête sur les relations entre 
les Autochtones et certains services publics au Québec ainsi que de l’Enquête sur 
les femmes et les filles autochtones disparues et assassinées. Ces changements 
concrets apporteront des retombées positives pour la réussite et la persévérance 
scolaires des élèves autochtones. 

Je souligne l’importance de faire une juste place à l’histoire et aux réalités 
autochtones dans les programmes d’études, en offrant ces notions le plus tôt 
possible dans les parcours scolaires des leaders autochtones de demain. Il s’agit 
d’une grande avancée pour la reconnaissance et la réconciliation de nos peuples.

Je tiens à mentionner le rôle essentiel que tient le 6e Colloque sur la persévérance 
et la réussite scolaires chez les Premiers Peuples : il s’agit d’un cadre idéal pour 
échanger sur les enjeux et les défis actuels en éducation autochtone.

J’ai espoir qu’ensemble, nous parviendrons à relever le défi de l’amélioration 
de la réussite et de la persévérance scolaires chez les jeunes des Premières Nations 
et des Inuit et ainsi leur permettre de réaliser leurs rêves.  

Ian Lafrenière

MESSAGE DU  
MINISTRE RESPONSABLE  
DES RELATIONS AVEC  
LES PREMIÈRES NATIONS  
ET LES INUIT



REMERCIEMENTS........................................................... 3
MOT DE JOSÉPHINE BACON......................................... 4
MOT DU PRÉSIDENT D’HONNEUR................................ 5
INTRODUCTION.............................................................. 8
COMITÉ SCIENTIFIQUE................................................. 10
COMITÉ ORGANISATEUR............................................. 11
RETOUR SUR LES CONFÉRENCES................................ 12

RUBRIQUES THÉMATIQUES.......................................... 13

L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS PRÉSENT  
DANS TOUTES LES SPHÈRES DE LA VIE ..................... 14
APIKATEU — « Quelque chose de tressé » ou « Il tresse  
quelque chose »...............................................................................15
Kwe l’Université! : se préparer, persévérer et réussir  
ensemble ........................................................................................18
Accompagnement à la réussite : Stratégies d’échafaudage  
pour le développement des compétences communicationnelles  
en langue d’enseignement chez les Autochtones..........................22
Utiliser la recherche pour améliorer les services éducatifs par  
et pour les Autochtones..................................................................24
Kiskinohamatasowin, les enseignements ancrés  
dans le territoire..............................................................................28

L’APPRENTISSAGE CONSTITUE UN TOUT QUI EST  
PLUS QUE LA SOMME DE CES PARTIES ..................... 31
L’envolée de la bernache : Le récit de l’autochtonisation  
au CSSRDS......................................................................................32
Des pratiques inspirantes à découvrir pour tous les milieux 
éducatifs..........................................................................................36
Du mentorat dans l’attestation d’études collégiales (AEC) 
en techniques policières autochtones : un outil efficace pour 
l’harmonisation des relations culturelles avec  
les Premiers Peuples.......................................................................39
Quand les jeunes s’expriment : une initiative de budget  
participatif pour amplifier la voix des jeunes des  
Premières Nations...........................................................................42
Une trousse de ressources interactive : faire valoir les voix et  
savoirs des jeunes autochtones au Québec....................................45
Les littératures orales autochtones comme ressources à l’école  
en Kanaky-Nouvelle-Calédonie.......................................................49
Réseau de connaissances : l’expérience des universitaires  
guaranis du sud du Brésil1...............................................................54

L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS DE  
RÉCONCILIATION ET DE RÉSURGENCE....................... 58
Matinamagewin - Un parcours vers la valorisation des  
perspectives autochtones en éducation ........................................59
Mots d’enfants® : pour stimuler le langage des enfants  
autochtones.....................................................................................63
Mobilisation de perspectives autochtones dans les programmes 
scolaires : la voix de partenaires engagés......................................66
Mise en œuvre d’activités pédagogiques culturellement  
signifiantes pour valoriser les perspectives des Premiers  
Peuples en éducation......................................................................69
Récit de co-élaboration d’une ressource de sensibilisation  
en Estrie..........................................................................................72
Maamuitaau : ensemble pour mieux réussir au cégep..................75

PERSPECTIVES INTERNATIONALES............................. 78
Le projet Partenariat Savoirs et éducation autochtones : alliance 
entre les peuples et les voi(es)x autochtones pour la  
décolonisation et la préservation des territoires de vies ...............79

PARTENAIRES............................................................... 84
CONCLUSION............................................................... 86

TABLE DES MATIÈRES



Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
8

FAIRE ENTENDRE SA VOIX POUR TROUVER SA VOIE

Depuis plusieurs années, l’éducation autochtone au Québec 
et au Canada connait une transformation profonde qui 
découle d’une volonté de respecter l’autodétermination, la 
gouvernance et l’identité culturelle des Premiers Peuples. 
En effet, face aux défis rencontrés dans le domaine de 
l’éducation, aussi bien par les Premières Nations que par 
les Inuit, il est devenu essentiel pour nos sociétés d’offrir 
un espace permettant l’expression de ces peuples et la 
reconnaissance de leurs cultures, aussi diverses soient-elles, 
et dans tous leurs aspects  : langues, talents, intérêts, défis 
et visions du monde susceptibles d’enrichir les parcours de 
vie et d’apprentissage. Le Colloque sur la persévérance et la 
réussite scolaires chez les Premiers Peuples s’affirme dans ce 
mouvement en mettant en lumière autant les réussites que 
les besoins et aspirations des apprenantes et apprenants 
autochtones. L’événement s’inscrit dans une décennie de 
concertations et d’engagements motivés par une vision 
holistique de la persévérance et de la réussite éducatives 
chez les Premiers Peuples, c’est-à-dire allant au-delà des 
simples indicateurs de performance scolaire.

Dans cette perspective, le Colloque a principalement 
pour but de :

	→ donner la parole à une diversité de voix autochtones 
afin de favoriser l’expression authentique 
d’expériences et de pratiques éducatives propres à 
leur milieu;

	→ promouvoir le dialogue, la collaboration et le partage 
entre personnes intervenantes, enseignantes, 
étudiantes, gestionnaires et chercheuses, afin 
d’enrichir l’ensemble du système éducatif;

	→ reconnaître et explorer l’idée que la réussite ne se 
limite pas à la diplomation, mais englobe des valeurs 
telles que le bonheur, la confiance en soi, la fierté et 
l’identité culturelle;

	→ soutenir la résurgence des savoirs et des langues 
autochtones, ainsi que des approches pédagogiques 
qui honorent la vérité, la réconciliation et la sécurité 
culturelle dans tous les milieux éducatifs.	

C’est dans cet esprit et autour de ces motifs que le Colloque 
aspire à représenter un véritable lieu de concertation et 
d’innovation, où chaque voix peut contribuer à façonner 
l’avenir de l’éducation autochtone.

La sixième édition du Colloque s’est tenue du 6 au 8 
novembre 2024, au Palais des congrès de Montréal, et 
s’est articulée autour du thème « Faire entendre sa voix 
pour trouver sa voie », afin de promouvoir la diversité et 
l’authenticité des voix autochtones dans le contexte de la 
persévérance et de la réussite éducatives chez les Premiers 
Peuples. Les personnes participantes étaient au nombre 
de 428 et provenaient de plusieurs villes et communautés 
autochtones du Canada, ainsi que de différents secteurs 
d’activités.

Le fil conducteur de l’événement a été le dialogue et le 
partage des expériences, des savoirs et des aspirations, en 
matière d’éducation, propres aux membres des Premières 
Nations et des Inuit. Loin d’une vision homogène des 
peuples autochtones, le Colloque a mis en lumière, au 
contraire, la pluralité des trajectoires, des langues, des 
talents, des défis et des visions du monde de ces derniers. 
L’intention première était de donner la parole aux personnes 
appartenant à tous les groupes d’âge, ainsi qu’aux personnes 
intervenantes, enseignantes et alliées, afin d’explorer avec 
elles les multiples voies menant à la réussite au sens large, 
c’est-à-dire allant bien au-delà de la performance scolaire.

Plus précisément, les objectifs de la sixième édition du 
Colloque consistaient à :

	→ explorer de façon holistique la persévérance et la 
réussite éducatives, c’est-à-dire en se penchant, 
au-delà de la diplomation, sur les notions de 
confiance, d’identité et de fierté culturelle;

	→ favoriser le dialogue entre milieux de recherche 
et d’intervention autour des pratiques éducatives 
adaptées aux réalités autochtones;

	→ mettre en lumière la transmission intergénérationnelle, 
la résurgence des langues et savoirs autochtones, 
la réconciliation, ainsi que le développement de 
pédagogies et d’outils favorisant la sécurité culturelle.

Ces défis relèvent de la nécessité de penser l’éducation 
autochtone à partir d’une vision large de la réussite, incluant le 
bien-être, l’autodétermination, la gouvernance en éducation, 
la reconnaissance des parcours individuels et collectifs, ainsi 
que l’intégration des pratiques de réconciliation à travers les 
pédagogies et les services éducatifs.

Le public visé par le Colloque est large et collaboratif : il 
regroupe des personnes enseignantes, professionnelles, 
gestionnaires, étudiantes et chercheuses provenant des 
milieux autochtones, mais aussi toute personne intervenant 
auprès des jeunes des Premiers Peuples ou s’intéressant à 
leur réussite, en milieu urbain ou dans les communautés. Par 
son organisation, ses ateliers et ses activités, le Colloque 
permet de renforcer les liens entre les différentes personnes 
œuvrant dans le milieu de l’éducation autochtone et d’offrir 
une plateforme favorisant la diffusion et la valorisation des 
pratiques et recherches innovantes sur des territoires d’ici 
et d’ailleurs.

La Revue du Colloque se situe, quant à elle, dans la continuité 
de cette démarche collective de valorisation de la réussite 
éducative autochtone. En rendant compte des communications 
proposées, elle met l’accent sur la particularité des voix 
autochtones, la multiplicité des perspectives, et le souci de 
traiter la persévérance et la réussite éducatives selon un angle 
plus holistique qu’auparavant. 

INTRODUCTION



FAIRE ENTENDRE SA VOIX POUR TROUVER SA VOIE

La sixième édition de la Revue poursuit ainsi cet engagement 
envers les enjeux éducatifs, culturels et sociaux des peuples 
autochtones. Cette année encore, les travaux présentés se 
démarquent par leur richesse et leur diversité. En effet, les 
articles offrent un panorama vibrant des recherches, des 
pratiques innovantes et des réflexions critiques portées par les 
intervenantes et intervenants du milieu autochtone, universitaire, 
communautaire et pédagogique.

Cette édition met en lumière les multiples facettes d’une 
éducation en transformation, centrée sur la réconciliation, la 
sécurisation culturelle et l’autodétermination. Elle aborde, entre 
autres thèmes, l’intégration des savoirs autochtones dans les 
environnements éducatifs et universitaires par des interventions 
ciblées, les projets collaboratifs novateurs qui tissent des ponts 
entre les jeunes, les personnes aînées, les communautés et les 
institutions, ainsi que les approches pédagogiques respectueuses 
des langues, des mémoires et des réalités territoriales 
autochtones.

Les articles portent également sur la mobilisation des réseaux 
de connaissances autochtones, le soutien au développement 
professionnel des éducatrices et éducateurs aux prises avec 
la complexité des enjeux culturels, ainsi que sur la valorisation 
des voix et des perspectives souvent marginalisées. La 
transmission intergénérationnelle, les pratiques d’engagements 
communautaires et les expériences de réussite éducative 
s’ajoutent finalement aux sujets traités dans cette publication qui 
aide à repenser et enrichir durablement les systèmes éducatifs.

C’est ainsi que cette Revue de la persévérance et de la réussite 
scolaires chez les Premiers Peuples touche aux questions vives 
posées dans le contexte contemporain, au sujet de l’éducation 
autochtone, entre défis et espoirs, et crée un espace de 
dialogue et de partage qui dépasse les frontières disciplinaires 
et géographiques. Que cette sixième édition inspire et éclaire 
tous ceux et celles qui œuvrent à construire des parcours 
d’apprentissage porteurs de sens et de justice pour les Premiers 
Peuples!

Crédit : David Himbert



Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
10

Julie Rock
Professeure en réalité 

autochtone et intervention 
sociale au département de 

Psychoéducation et de travail 
social (UQTR)

Sükran Tipi
Chercheuse doctorale au 

département d’Anthropologie 
(Université Laval)

Laurent Jérôme
Professeur en anthropologie et 

responsable des programmes en 
études autochtones (UQAM)

Jessie Lepage
Étudiante ilnue à la maîtrise 

en sciences de l’éducation et 
chargée de cours (Université de 

Sherbrooke)

Yvette Mollen
Professeure invitée à la Faculté 
des arts et des sciences (UdM)

Nicole Audy
Retraitée du Conseil de la Nation 

Atikamekw en éducation et en 
conception de programmes

Nancy Wiscutie-Crepeau
Professeure adjointe à l’Institut 

national de la recherche 
scientifique (INRS) et est 

rattachée à l’Unité mixte de 
recherche INRS-UQAT en études 

autochtones

Natasha Blanchet-Cohen
Professeure au Département des 

sciences humaines appliquées 
(Université Concordia) et 

co-titulaire de la Chaire-réseau 
de recherche sur la jeunesse 

du Québec (volet Jeunes 
autochtones)

Christine Couture
Professeure au Département des 
sciences de l’éducation (UQAC), 

et chercheuse associée au 
CRIFPE et à la CHAIRE UNESCO 
en transmission culturelle chez 

les Premiers Peuples

Constance Lavoie
Professeure titulaire à la Faculté 

d’éducation (Université de 
Sherbrooke) et chercheuse 

régulière au Centre de 
recherche sur l’enseignement et 

l’apprentissage (CREA)

Jean-Luc Ratel
Coordonnateur du comité, 

professionnel de recherche à la 
Faculté des sciences de l’éducation 

(Université Laval) et chargé de 
cours à la Faculté des sciences de 

l’éducation (UQAM)

Julie Vaudrin-Charette
Conseillère aux relations avec les 

Premières Nations et les Inuit, 
au Ministère de l’Enseignement 

supérieur du Québec 

Marco Bacon 
Directeur du Bureau des Relations 
pour les Premiers Peuples (UQAM)

Boutheina Harbaoui
Agente de recherche et de 
planification, Bureau des Relations 
pour les Premiers peuple (UQAM)

COMITÉ SCIENTIFIQUE



Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
11

Mirna Abiad-Boyadjian
Agente d’information au Bureau 
des Relations pour les Premiers  

Peuples (de l’UQAM)

Livia Vitenti
Conseillère à l’accueil et à 
l’intégration au Bureau des 
Relations pour les Premiers  

Peuples (de l’UQAM)

Boutheina Harbaoui
Agente de recherche et de 
planification au Bureau des 
Relations pour les Premiers  

Peuples (de l’UQAM)

Ouiza Outoudert
Secrétaire de direction au Bureau 
des Relations pour les Premiers 

Peuples (de l’UQAM)

Marco Bacon 
Directeur du Bureau des Relations 

pour les Premiers Peuples  
(de l’UQAM), fondateur du 

Colloque PRSPP et responsable  
de la 6e édition

COMITÉ ORGANISATEUR

Mélanie Racine
Conseillère en communication

au Bureau de l’inclusion et de la
réussite étudiante (de l’UQAM)



Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
12

RETOUR SUR LES CONFÉRENCES

CONFÉRENCE D’OUVERTURE - LAURIE 
ROUSSEAU-NEPTON - SUIVRE SON ÉTOILE
Professeure adjointe à l’Université Laval, Laurie Rous-
seau-Nepton est la première femme issue des Premières Na-
tions à décrocher un doctorat en astrophysique. Avant d’oc-
cuper ce rôle, elle a été astronome résidente au Télescope 
Canada-France-Hawaï (OCFH) pendant près de 7 ans.

Son intervention avait pour objectif d’insister sur l’importance 
de connaître ses origines pour avancer vers l’avenir, à travers 
son regard et ses connaissances sur l’univers. Elle parle 
ouvertement de son identité innue et de l’influence de sa 
culture sur sa manière de voir le monde et de pratiquer la 
science. Son parcours commence dans la réserve faunique 
Ashuapmushuan et à Wendake, mettant en valeur ses racines 
et le lien entre son héritage culturel et sa passion scientifique. 
En nous faisant découvrir son amour de la nature et sa 
capacité à vulgariser la science, Laurie a pu mêler l’aspect 
humain aux explications scientifiques, mettant en lumière 
son rôle de leader, de vulgarisatrice et de femme déterminée 
dans un domaine traditionnellement masculin.

CONFÉRENCE – CHRISTIAN BOIVIN : PARLER AUX 
JEUNES DES DROGUES, EST-CE QU’IL Y A UNE 
RECETTE MIRACLE? MA RÉPONSE EST NON !!!
La conférence portait principalement sur son témoignage 
personnel à la suite de la mort de son fils Mathis, décédé 
d’une surdose accidentelle à 15 ans.

Christian Boivin y partageait la réalité crue et douloureuse 
des dangers des drogues synthétiques très puissantes, 
notamment l’isotonitazène, un opioïde cinq fois plus fort que 
le fentanyl, responsable de la mort de son fils. Il insistait sur 
l’importance de communiquer avec les jeunes sans moraliser 
ni réprimer excessivement, afin de les sensibiliser réellement 
aux risques. Il déconstruisait l’idée d’une « recette miracle » 
pour parler aux jeunes, soulignant plutôt la nécessité d’être 
honnête, vulnérable et ouvert au dialogue.

La conférence associait témoignage émouvant, statistiques 
alarmantes et recommandations concrètes pour mieux 
prévenir les décès évitables.

L’objectif principal était de sensibiliser jeunes, parents et 
éducateurs en partageant son vécu, afin que d’autres familles 
ne vivent pas la même tragédie

Crédit : David Himbert Crédit : David Himbert



RUBRIQUES 
THÉMATIQUES



L’APPRENTISSAGE EST  
UN PROCESSUS PRÉSENT DANS  
TOUTES LES SPHÈRES DE LA VIE 1



L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS PRÉSENT DANS TOUTES LES SPHÈRES DE LA VIE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
15

1

APIKATEU — « QUELQUE CHOSE DE TRESSÉ »  
OU « IL TRESSE QUELQUE CHOSE »
Quand les gens et les apprentissages se tressent pour offrir un enseignement interdisciplinaire, culturellement pertinent en 
contexte éducatif innu.

Au fil de votre lecture, vous rencontrerez des codes QR qui 
vous donneront l’occasion d’en apprendre davantage sur notre 
démarche, en musique, en photos et en vidéos. 

Raconter Apikateu c’est d’abord évoquer son enracinement. Comme une 
image vaut mille mots, nous vous invitons à prendre le temps d’observer 
l’illustration réalisée par Lyne Maikan Washish, membre de la communauté 
innue de Pessamit  : la tresse, la tranche d’arbre, les pistes, les directions, les 
personnages, leur connexion…

 

 
L’ENTRELACEMENT DE NOS IDÉES ET DE NOS INTENTIONS
L’Institut Tshakapesh (IT), en partenariat avec le Centre de démonstration en sciences physiques (CDSP), propose une séquence 
pédagogique culturellement pertinente et enracinée dans les savoirs et les perspectives innus. Tout comme une tresse, où 
chaque brin s’entrelace aux autres pour former un tout solide et cohérent, le projet Apikateu met en relation de façon 
équilibrée les besoins des élèves, les aspirations des personnes aînées et des membres des communautés, et le bien-être 
professionnel des équipes-écoles. Son objectif est de favoriser de la sorte la réussite éducative et identitaire de la jeunesse 
innue (Blanchet-Cohen et al., 2021). 

Apikateu est aussi une séquence d’enseignement interdisciplinaire enracinée dans la saison de l’hiver. Elle s’adresse aux 
groupes du troisième cycle du primaire des écoles innues. Son processus de développement et de mise en œuvre a toujours 
été pensé dans une visée de cocréation entre nos deux organisations et les écoles membres. Notre intention s’inspire de la 
symbolique du tressage qui exprime la force de l’unité et de la coopération. L’idée est, en effet, de mobiliser des approches 
favorisant à la fois l’autonomie et l’interdépendance des personnes impliquées dans l’enseignement de la séquence, et ce, afin 
d’améliorer la transmission des cultures, des valeurs, des réalités, des savoirs et des perspectives autochtones (Campeau, 2021). 
L’entrelacement habile de ces éléments se montre pertinent en regard de l’apprentissage des élèves et du développement de 
leurs compétences. C’est ainsi que, naturellement, ce projet peut rejoindre les visées du programme de formation de l’école 
québécoise (MEQ, 2006). 

Nous sommes conscientes que cet article expose notre démarche sans offrir de « recette ».  Avec Apikateu, nous nous 
défaisons volontairement des approches traditionnelles et coloniales telles que les cahiers d’exercices, les guides pédagogiques 
structurés, les étapes d’apprentissage séquentielles, les processus linéaires et les modèles figés. Guidées par la richesse de nos 
expériences, notre intuition pédagogique et un profond respect des dynamiques culturelles propres à chaque communauté, 
nous construisons une démarche vivante, holistique, en constante amélioration et porteuse de sens. L’objectif est d’offrir aux 
milieux éducatifs un cadre souple et ouvert, à harmoniser selon leurs besoins et leurs rythmes. 

À l’image des brins d’une tresse qui se soutiennent et se renforcent mutuellement, nous souhaitons, par cette communication, 
partager notre démarche collaborative dans l’espoir d’inspirer d’autres milieux et, en retour, d’apprendre de l’expérience des 
autres. Cet article vous permettra de comprendre comment notre équipe procède pour tresser ce projet. 

Figure 1 : Identité visuelle Apikateu, 2023. 
Lyne Maikan Washish, membre de  

la communauté innue de Pessamit.
Joëlle Drouin-Poudrier (IT), Audrey Julien (CDSP), Shipiss Michel-Mckenzie (IT),  
Manouchka Otis (IT) Vanessa Ratté (IT)



L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS PRÉSENT DANS TOUTES LES SPHÈRES DE LA VIE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
16

Nimamitunenitenan - Nuauapamananat - 
Nitatuainan - Nitaitapinan
Tout au long du tressage de la séquence Apikateu, nous 
tenons à garder le contact avec les équipes enseignantes. 
Assurément, nous souhaitons nous enraciner dans les 
pédagogies autochtones (Campeau, 2021, et Campeau, 
Ouellet et Wylde, 2024) tout en portant un regard lucide 
et compréhensif sur les effets qu’un changement de 
perspectives et de pratiques pourrait avoir sur le corps 
enseignant (Collerette, Lauzier et Schneider, 2021 et 
Girard,2021). 

Ainsi, pour entretenir le lien avec les équipes enseignantes, 
il est essentiel d’identifier et de tenir compte de leurs 
préoccupations. Nous devons les accompagner dans la 
mise en œuvre de la séquence d’enseignement et tout au 
long de son déroulement (Bareil, 2004). Notre but est de 
les outiller tout en reconnaissant leur besoin d’autonomie. 
Les personnes enseignantes doivent pouvoir s’adapter à la 
planification proposée et bénéficier d’un espace de création 
par rapport à elle. Ce sont des demandes qu’elles ont 
légitimement exprimées et que nous tenons à prendre en 
considération (Guay et Gagnon, 2020).

Avec bienveillance, notre équipe cherche à éveiller l’intérêt 
des équipes-écoles pour le projet Apikateu, et à les motiver à 
y participer (LeBortef, 2015). Pour établir ce lien de confiance, 
nous leur présentons les qualités des approches proposées: 
leur enracinement dans la culture et la langue innues, leur 
faisabilité, et leur adéquation avec le programme de l’école 
québécoise. Nous insistons sur ce dernier point, sachant 
que les écoles innues se réfèrent au système québécois 
pour assurer le passage des élèves vers d’autres systèmes 
d’éducation. Bien que l’enseignement Apikateu diffère d’un 
enseignement conventionnel, nous tenons à rassurer le corps 
enseignant sur le fait qu’il permette d’acquérir des savoirs 
et de développer des compétences en conformité avec le 
système d’éducation officiel de la province. Il s’agit ainsi 
d’une approche d’éducation interculturelle (Battiste, 2013). 

 
 
 
 
 
 
 
 

Nitakashikueiapatenan - Patshuianitshuapit
Sous la tente, tout le monde est invité, tout le monde peut 
entrer, tout le monde est égal et peut y trouver sa place, 
sans demander (Michel-Mckenzie, 2021). C’est dans cette 
perspective que nous proposons de repenser le cadre de 
l’école. Nous misons sur la collaboration entre l’équipe-école, 
les élèves, leurs familles et la communauté, pour tresser des 
liens et développer avec vérité, justesse et honnêteté une 
éducation holistique (Battiste, 2013).  

 

Figure 2 : When Two Rivers Merge into One, 2020.
Source : Illustration d’Alexandra Uniam, artiste naskapie (Centre 
de développement de la formation et de la main d’œuvre 
Huron-Wendat [CDFM], Conseil en éducation des Premières 
Nations [CEPN] et Institut Tshakapesh, 2020). 

À l’image de l’illustration de la Compétence 15 Valoriser 
et promouvoir les savoirs, la vision du monde, la culture 
et l’histoire des Autochtones (CDFM, CEPN et Institut 
Tshakapesh, 2020), nous encourageons les équipes 
enseignantes à faire comme les deux rivières et à allier leurs 
eaux. Dans le but de rapprocher les savoirs, les perspectives, 
les modes de pensée et les approches en éducation, nous 
souhaitons mettre en relation l’ensemble des membres de 
l’équipe-école : les personnes enseignantes allochtones et 
autochtones, les personnes enseignantes de culture et de 
langue innues, et les aides à la classe (Battiste, 2013). 

Tout en amenant les équipes enseignantes à s’approprier les 
valeurs de la Compétence 15, nous les mettons en garde 
contre la posture d’expert, d’experte, de maitre ou de 
maitresse dans la transmission de la culture, de la langue 
et de l’identité aux élèves. C’est ainsi qu’elles resteront 
fidèles au principe de décolonisation de l’éducation et que 
l’appropriation culturelle se transformera en appréciation 
culturelle (Battiste, 2013). Il s’agit, en somme, de se mettre 
en situation d’apprentissage en s’entourant de personnes 
détentrices de savoirs et en dialoguant avec les élèves. Notre 
équipe a observé que ce type de relation avait pour effet 
de nourrir le sentiment de fierté des élèves autochtones, ce 
qui ne peut qu’être bénéfique pour leur épanouissement 
et leur apprentissage tout au long de leur vie. La fierté 
identitaire constitue effectivement pour nous un important 
déterminant de la réussite éducative des jeunes personnes 
innues (Blanchet-Cohen et al. 2021). 



L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS PRÉSENT DANS TOUTES LES SPHÈRES DE LA VIE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
17

À PAS DE PERDRIX

Le tressage de la séquence Apikateu a commencé au 
printemps 2023 et se poursuit aujourd’hui, ce qui en fait 
un projet vivant et en continuelle transformation. Nous 
sommes une organisation régionale et nous travaillons 
pour des écoles autodéterminées. Nous avons le souci 
d’offrir une séquence d’enseignement complète, réfléchie 
en profondeur, offerte selon la formule « clé en main », mais 
également ouverte et souple, afin que chaque communauté 
puisse y mettre sa couleur, l’adapter à ses réalités éducatives 
et culturelles et l’enrichir de son propre imaginaire. Lorsque 
nous rencontrons les écoles pour établir des bilans et 
apporter des améliorations au programme, nous réaffirmons 
notre priorité qui est celle d’un équilibre entre les besoins 
des élèves, la voix des personnes aînées et le bien-être 
des équipes-écoles. C’est encore la convergence des eaux 
de plusieurs rivières qui nous inspire, ou le tressage de 
plusieurs cordes. En effet, tout au long de ce chemin, nous 
nous rappelons régulièrement la signification profonde 
du mot Apikateu. À plus long terme, notre objectif est de 
poursuivre l’entrelacement de nos idées avec celles des 
écoles, selon un processus de coconstruction équilibré et 
afin de bâtir un modèle éducatif durable et décolonisé. 
Nous voulons unir nos forces et nos savoirs dans le but de 
créer un environnement éducatif culturellement pertinent, 
où chaque élève trouve les clés de sa réussite (Toulouse, 
2016). La collaboration est le moteur de l’épanouissement 
scolaire : en travaillant main dans la main et en plaçant les 
personnes apprenantes au cœur de notre engagement et 
de notre mission, nous nous engageons ainsi à construire 
un avenir meilleur pour les jeunes autochtones. Naushuneku 
auen tshe uitshi-atussemeku. Tshinuau an tshitshissenitenau 
kie tshinuau an tshitshissenitamunuau tshe kanuenitameku

PERSPECTIVES
Mobiliser les savoirs et perspectives autochtones dans 
l’enseignement va bien au-delà de la simple transmission 
des connaissances ; cela repose sur la valorisation des 
savoir-être et des savoir-faire essentiels à la sécurisation et à 
l’épanouissement culturel des élèves (Aurousseau et al., 2025). 
Il s’agit de permettre aux jeunes autochtones d’assumer leur 
culture avec fierté, de s’enraciner dans une identité forte 
et d’évoluer dans un environnement éducatif respectueux 
et inclusif (Blanchet-Cohen et al., 2021). Cette démarche, 
qui consiste à offrir aux élèves un apprentissage significatif 
les préparant à l’avenir tout en honorant leur histoire, 
leurs visions du monde, leurs traditions et leurs pratiques 
culturelles, contribue certainement à la décolonisation des 
pratiques pédagogiques (Sioui, 1989). Quant au tressage, 
il symbolise, mieux qu’aucune autre image, l’harmonisation 
des réflexions et des actions au cœur du projet Apikateu, 
favorisant un environnement d’apprentissage respectueux et 
enrichissant pour toutes les personnes impliquées.

Parcourir notre article peut faire naître des questionnements 
et éveiller des envies de passer à l’action. Nous espérons 
inspirer d’autres milieux en illustrant qu’Apikateu est née 
du désir de coconstruire une séquence d’enseignement 
holistique, enracinée dans les savoirs, les traditions, les 
valeurs, les perspectives et les réalités innues, et ce, tout en 
respectant pleinement la volonté d’autodétermination des 
communautés et des équipes-écoles.

RÉFÉRENCES 
Aurousseau, E., Couture, C., Kaine, É., Rock, J., Pinette, S., Duquette, C., 
et Vachon, J.-F. (2025). Mobilisation des perspectives autochtones dans les 
programmes scolaires. Université du Québec à Chicoutimi, Chaire UNESCO 
en transmission culturelle, Centre des Premières Nations Nikanite, Institut 
Tshakapesh, 94 p.

Bareil, C. (2004). Gérer le volet humain du changement. Montréal, Éditions 
Transcontinental inc., 216 p.

Battiste, M. (2013). Decolonizing education: Nourishing the learning spirit 
(Rev. ed.). Saskatoon, PBC Press, Purich Publishing, 223 p.

Blanchet-Cohen, N., Drouin-Gagné, M.-E., Robert-Careau, F., Bellefleur, D., 
et Talbot, C. (2021). Réussite éducative et renforcement identitaire des Innus 
dans des écoles québécoises de la Moyenne-Côte-Nord. Institut Tshakapesh 
et Chaire-réseau de recherche sur la jeunesse du Québec (CRJ), 49 p.

Campeau, D. (2021). « Pédagogie autochtone et pédagogie du lieu : 
proposition d’un modèle d’enseignement autochtonisé ». Éducation 
et francophonie, 49(1), p. 52-70. Référence en ligne : https://doi.
org/10.7202/1077001ar.

Campeau D., Ouellet S., Wylde, C. (2024). Regards diversifiés sur l’éducation 
autochtone : réflexions pour une pédagogie du XXIe siècle. Québec, Presses 
de l’Université du Québec, 308 p.

CDFM, CEPN et Institut Tshakapesh, (2020). Compétence 15 : Valoriser et 
promouvoir les savoirs, la vision du monde, la culture et l’histoire des  
Autochtones. Conseil en Éducation des Premières Nations, 3 p. 

Référence en ligne : https://www.tshakapesh.ca/wp-content/
uploads/2022/11/Competence-15_doc.pdf.

Collerette, P., Lauzier, M. et Schneider, R. (2021). Le pilotage du changement 
(3e édition). Québec, Presses de l’Université du Québec, 488 p. 

Guay, M.- H., Gagnon, B. (2020). « Un modèle d’accompagnement du 
développement

professionnel : une ressource essentielle de l’agir compétent du conseiller 
pédagogique ». Dans S. Guillemette, La conseillance pédagogique, une 
profession au service des écoles québécoises, Montréal, Éditions JFD, p. 
135-147.

Le Boterf, G. (2015). Construire les compétences individuelles et collectives : 
agir et réussir avec compétence, les réponses à 100 questions (7e éd.). Paris, 
Eyrolles, 308 p. 

Michel-Mckenzie, S. (2021). Projets parents. Institut Tshakapesh.

Ministère de l’Éducation du Québec. (2006). Programme de formation de 
l’école québécoise : Éducation préscolaire, enseignement primaire (version 
approuvée). Gouvernement du Québec. 

Toulouse, P. (2016). Mesurer ce qui compte en éducation des Autochtoness : 
Proposer une vision axée sur l’holisme, la diversité et l’engagement. Toronto, 
People for Education, 22 p.

Sioui, G. E. (1989). Pour une autohistoire amérindienne : Essai sur les 
fondements d’une morale sociale. Québec, Presses de l’Université Laval, 
169  p.

https://doi.org/10.7202/1077001ar
https://doi.org/10.7202/1077001ar
https://www.tshakapesh.ca/wp-content/uploads/2022/11/Competence-15_doc.pdf
https://www.tshakapesh.ca/wp-content/uploads/2022/11/Competence-15_doc.pdf


L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS PRÉSENT DANS TOUTES LES SPHÈRES DE LA VIE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
18

KWE L’UNIVERSITÉ! : SE PRÉPARER,  
PERSÉVÉRER ET RÉUSSIR ENSEMBLE 

CONTEXTE
À la suite d’une rencontre organisée par la Table de travail sur les réalités autochtones (TTRA) du réseau 
de l’Université du Québec, Isabelle Savard (Université TÉLUQ) et Marco Bacon (alors directeur du Centre 
des Premières Nations Nikanite de l’UQAC) ont exploré l’idée de développer une propédeutique à 
distance pour aider les personnes autochtones qui désirent entreprendre des études universitaires à 
s’y préparer sans quitter leur milieu de vie. Rapidement, Hugo Asselin (directeur de l’École d’études 
autochtones de l’UQAT) s’est joint à l’équipe. Ce fut le début d’un partenariat productif et constructif 
entre la TÉLUQ, l’UQAC et l’UQAT.

Dans le cadre d’une analyse des besoins, des caractéristiques et des réalités des personnes étudiantes 
autochtones, des défis persistants liés à l’héritage colonial du système éducatif ont été mis en évidence 
ou confirmés, tels que la nécessité de quitter sa communauté pour aller à l’université (Savard, Campeau, 
Bolduc et Asselin, 2021). Il est donc apparu essentiel de proposer une propédeutique à distance. Celle-ci 
devait en outre répondre « à des besoins criants et aux appels à l’action des plus récentes commissions 
d’enquête. » (p. 18-19). Ces besoins dépassant la portée d’une simple propédeutique, le portail Kwe 
l’Université ! a vu le jour.

Quand on arrive à l’université sans être passé par le cégep, ce qui est le cas 
pour plusieurs personnes autochtones, on n’est souvent pas assez préparé. La 
propédeutique vient justement aider à développer les compétences du métier 
d’étudiant et elle permet de le faire avant de commencer ses cours et de développer 
les compétences disciplinaires, car acquérir les deux en même temps, c’est plus 
difficile. 

	– Mylène Girard, conseillère à l’UQAC 
Membre de l’équipe d’encadrement du portail 

Issu de cinq années de travail et d’échanges, le portail Kwe l’Université ! a été lancé lors de la 6e édition 
du Colloque sur la persévérance et la réussite scolaires chez les Premiers Peuples, qui s’est tenue à 
Montréal en novembre 2024. Cet article a pour but de présenter le portail et ses multiples ressources 
destinées aux Autochtones qui poursuivent des études universitaires ou envisagent de le faire, ainsi que 
l’équipe engagée qui a contribué à son développement. 

1- PRÉSENTATION DU PORTAIL
L’objectif principal du portail est de favoriser l’accès des Autochtones aux études supérieures, ainsi que 
d’aider ces étudiants et étudiantes à persévérer et réussir tout au long de leur parcours universitaire. 
Plus précisément, il s’agit d’accompagner les personnes autochtones avant et pendant leurs études 
universitaires, en leur offrant un espace de soutien et des ressources correspondant à leurs besoins. 

Le portail Kwe l’Université! se veut d’abord et avant tout un espace sécurisant, une attention particulière 
ayant été portée à sa cohérence avec les cultures autochtones. L’idée derrière Kwe l’Université! est 
de créer un esprit de communauté entre les personnes autochtones qui sont ou qui souhaitent aller à 
l’université, et également entre ces dernières et les acteurs et actrices du milieu.

  

Avec le portail, on va pouvoir créer une communauté d’apprentissage où on se sent 
soutenu, même à distance. Dans nos communautés, quand on a besoin d’aide, on se 
tourne vers quelqu’un. L’université, c’est pareil : il ne faut pas hésiter à aller chercher 
du soutien.

	– Natacha Savard 
Membre de la Nation huronne-wendat et membre de l’équipe de développement du 
portail Kwe l’Université!

Isabelle Savard

Mylène Girard

Brigitte Belzile

Marie-Ève Cleary

Gilles Ross

Hugo Asselin



L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS PRÉSENT DANS TOUTES LES SPHÈRES DE LA VIE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
19

Toute personne autochtone qui poursuit des études 
universitaires ou qui envisage de le faire est la bienvenue dans 
le portail et peut s’y inscrire sans frais. Celui-ci présente une 
interface intuitive dans laquelle il est facile de s’y retrouver. 

2- LIEU D’ÉCHANGE, DE PARTAGE ET 
D’ENTRAIDE  
L’une des vocations du portail est d’être un carrefour 
d’informations, d’où la création d’une section « Nouvelles »1. 
Celle-ci permet aux utilisateurs et utilisatrices d’être au fait 
des procédures, des bourses et subventions destinées aux 
personnes autochtones, de la réussite des membres de la 
communauté Kwe l’Université!, ainsi que d’autres nouvelles 
importantes et pertinentes.  

L’outil « Proposer une idée »2, pour sa part, permet aux 
membres de la communauté d’apprentissage et d’appui 
à l’apprentissage de partager leurs besoins. Les idées 
proposées peuvent être soutenues grâce à un système de 
vote sous forme de cœurs  et peuvent aussi être enrichies 
par des compléments et des suggestions. Cet outil aide 
l’équipe du portail à prioriser les futurs développements 
— par exemple de nouveaux cours — et à répondre aux 
attentes et aux besoins.

La section « Échanges »3 constitue quant à elle un espace de 
discussion où il est possible, entre autres, d’échanger des 
trucs et astuces entre membres, de partager ses expériences 
et de s’entraider.

Tu as besoin de ton entourage, de soutien, mais 
aussi de personnes qui vivent les mêmes réalités 
que toi.

	– Gilles Ross, conseiller à l’UQAT 
Membre de l’équipe d’encadrement du portail

Enfin, la fonction « Petit-Renard » 4 offre la possibilité aux 
personnes qui consultent le portail d’accéder aux messages 
d’encouragement que des artistes ou des membres de 
diverses communautés autochtones au Québec leur ont 
transmis par enregistrement. L’équipe remercie d’ailleurs 
chaleureusement toutes ces personnes pour leurs 
témoignages inspirants et motivants ! 

3- DES OUTILS ET UN SOUTIEN PERSONNALISÉ
Dans la section « Coffre à outils » 5, les personnes étudiantes 
peuvent trouver des ressources pertinentes pour leurs 
études, telles que des outils de gestion du stress et des 
micromodules de perfectionnement du français (langue 
d’enseignement).

D’autres outils peuvent également être proposés aux 
personnes remplissant le formulaire dans la section 
« Déterminer mes besoins » 6. En effet, ce formulaire permet 
de comprendre les aspirations et les besoins spécifiques de 
la personne répondante, de sorte qu’il est ensuite possible 
de lui recommander des ressources d’accompagnement 
pertinentes, de lui proposer des services de soutien pour 
faciliter son parcours universitaire, et de la guider vers les 
cours qui correspondent à ses objectifs.

L’analyse de ces formulaires est assurée par notre équipe 
d’encadrement composée de trois personnes conseillères 
à la communauté étudiante autochtone : Marie-Ève Cleary 
(TELUQ), Gilles Ross (UQAT) et Mylène Girard (UQAC). 
Leur rôle, dans le portail, est d’offrir un accompagnement 
personnalisé à quiconque en éprouve le besoin — peu 
importe son université d’attache —, de répondre aux 
questions, d’orienter, de soutenir et d’écouter. 

L’université peut souvent paraître comme un 
défi insurmontable. N’hésite surtout pas à nous 
solliciter, on est là pour te rendre la tâche le plus 
simple possible. 

	– Marie-Ève Cleary 
Conseillère TELUQ et membre de l’équipe 
d’encadrement du Portail Kwe l’Université!

Pose une question et ça va aller mieux. Peu 
importe à qui tu la poses, c’est sûr que ça va te 
faire avancer !

	– Gilles Ross 
Conseiller à l’UQAT et membre de l’équipe 
d’encadrement du portail

Ce sont de vraies personnes qui vont te répondre 
et non un robot ou un système anonyme. En plus, 
c’est vraiment notre expertise de soutenir les 
étudiants et étudiantes universitaires autochtones 
: on le fait chaque jour.

	– Mylène Girard 
Conseillère à l’UQAC et membre de l’équipe 
d’encadrement du portail 

Pour visionner les présentations de chacune de 
ces trois personnes-ressources, vous pouvez 
vous rendre sur la page d’accueil du portail 
Kwe l’Université!.  

 



L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS PRÉSENT DANS TOUTES LES SPHÈRES DE LA VIE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
20

4- COURS CULTURELLEMENT PERTINENTS
Les cours du portail Kwe l’Université ! ont pour but d’aider les 
personnes autochtones à préparer leur entrée à l’université 
tout en restant dans leur communauté. Ils leur permettent 
également, à distance, de développer ou de mettre à jour 
les compétences essentielles pour réussir leurs études 
universitaires. 

On ne fait pas un cégep dans le portail, mais on 
peut aider les personnes étudiantes à développer 
les compétences du métier d’étudiant qu’elles 
auraient travaillées au cégep. 

	– Gilles Ross 
Conseiller à l’UQAT et membre de l’équipe 
d’encadrement du portail

Le profil de compétences du métier d’étudiant et 
d’étudiante, sur lequel sont basés le portail et ses cours, est 
inspiré de la roue de la médecine, un symbole qui décrit la 
vision du monde chez plusieurs nations autochtones (Loiselle 
& McKenzie, 2009). Comme la roue de la médecine, la roue 
du portail Kwe l’Université!, dessinée dans sa version initiale 
par Natacha Savard, structure l’apprentissage selon quatre 
dimensions : mentale, émotionnelle, spirituelle et physique 
(Figure 1). 

Figure 1 : Roue du portail Kwe l’Université! 

Le profil de compétences du métier d’étudiant et d’étudiante, 
élaboré par l’équipe du portail, met en avant des rôles clés 
tels que la collaboration, la communication, l’organisation et 
la stratégie réflexive. 

Tous les cours contribuent au développement du profil de 
compétences et fournissent des preuves des niveaux de 
compétence atteints. Ces preuves sont intégrées dans un 
portfolio qui permet aux personnes étudiantes de mieux 

planifier leur parcours, et aux institutions partenaires d’avoir 
un relevé précis des compétences développées. 

Trois cours sont offerts, mais d’autres viendront enrichir 
l’offre dans les mois à venir. En harmonie avec mon 
temps d’étude et À la pêche à l’essentiel sont des cours 
déjà accessibles, tandis que Mieux me connaître pour 
garder mon équilibre est en cours de production. Ces 
cours proposent des stratégies et des outils concrets pour 
accompagner les personnes autochtones, tant dans leur 
préparation à l’université que tout au long de leur parcours 
d’étude.

Ancrés dans les valeurs autochtones, les cours offrent une 
variété de stratégies et de ressources pratiques, comme des 
outils de gestion du temps, un jeu de cartes sur les stratégies 
d’apprentissage (lecture, écoute, communication, prise de 
notes), des habitudes de travail favorisant l’équilibre du 
corps, du cœur, de la tête et de l’esprit, des solutions pour 
éviter la procrastination et organiser efficacement sa session, 
des astuces pour gérer les imprévus, etc.

Tout est là pour nous appuyer, c’est accueillant et 
les apprentissages sont très utiles.

	– Dave 
Étudiant du cours En harmonie  
avec mon temps d’étude

Ces stratégies et outils, parfois accompagnés de témoignages 
d’autres personnes étudiantes autochtones, visent à aider les 
membres à progresser sereinement dans leurs études, quel 
que soit leur établissement universitaire. Actuellement, les 
premiers cours sont disponibles par le biais de la TELUQ, 
et d’autres seront bientôt proposés par des universités 
partenaires. Les cours sont offerts en mode asynchrone, mais 



L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS PRÉSENT DANS TOUTES LES SPHÈRES DE LA VIE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
21

ce qui les distingue particulièrement, c’est qu’ils peuvent être 
suivis dans un format en « boîte », sans qu’un accès à Internet 
soit nécessaire. Ainsi, les personnes intéressées peuvent se 
familiariser avec les études universitaires sans avoir à quitter 
leur milieu de vie.

5- ÉQUIPE DE KWE L’UNIVERSITÉ!
Isabelle Savard, professeure à l’Université TELUQ, est la 
responsable générale du projet. Elle est épaulée par Brigitte 
Belzile, coordonnatrice au développement pédagogique. Le 
rôle de cette dernière consiste à encadrer les travaux des 
personnes étudiantes provenant de différents programmes 
(technologie éducative, formation à distance, informatique) 
qui produisent le matériel destiné à la communauté 
d’apprentissage du portail. 

Mentionnons que l’équipe de développement du portail est 
avant tout composée des trois communautés autochtones 
qui ont pris part aux premières itérations du projet, soit 
Uashat Mak Mani-Utenam, Kitcisakik et Mashteuiatsh. 
Plusieurs autres collaborateurs et collaboratrices se sont 
joints à cette équipe, dont Nicolas Boulet-Lavoie, analyste 
en informatique. L’équipe de travail est présentée dans son 
ensemble sur la page d’accueil du portail.

On est trois établissements et toute une 
communauté au sein du portail, on est plus 
solides pour aider. Ensemble, on est plus forts.

	– Isabelle Savard 
Professeure à l’Université TELUQ et principale 
responsable du projet 

CONCLUSION
Le portail Kwe l’Université! envisage de se développer et 
prévoit d’enrichir prochainement son offre en proposant 
notamment des webinaires synchrones et une page 
Facebook, incluant l’outil « Messenger », pour faciliter les 
échanges. Ces initiatives permettront de créer des espaces 
d’apprentissage interactifs et motivants, et renforceront 
les liens entre les communautés autochtones et les 
établissements universitaires. 

Parce que Kwe l’Université! se construit grâce à la force 
des communautés autochtones et à une collaboration 
interuniversitaire engagée, nous vous invitons à prendre part 
à ce projet porteur de savoirs, de partage et de réussites !

Peu importe l’âge qu’on a, il n’est jamais trop 
tard pour apprendre. J’ai 41 ans et je suis fière de 
continuer à étudier […] On a besoin de personnes 
formées qui vont revenir dans leur communauté 
et apporter leur savoir. 

	– Natacha Savard 
Membre de la Nation huronne-wendat et membre 
de l’équipe de développement du portail Kwe 
l’Université!

C’est maintenant à nous de venir habiter Kwe 
l’Université!

	– Dave 
Étudiant du cours En harmonie avec mon temps 
d’étude

Le portail Kwe l’Université! est une initiative soutenue par : 
FODED (Fonds d’aide au développement de l’enseignement 
à distance), Université du Québec et ministère de 
l’Enseignement supérieur (Programme soutien aux membres 
des communautés autochtones).

RÉFÉRENCES 
Loiselle, M., & McKenzie, L., 2009, « La roue de bien-être : une 
contribution autochtone au travail social », Intervention, no 131, p. 
183-193.

Savard, I., Campeau, F., Bolduc, C., et Asselin, H., 2021, « Design 
pédagogique d’une propédeutique à distance pour favoriser la 
persévérance scolaire des étudiants autochtones », dans C. Papi et L. 
Sauvé (éds.), Persévérance et abandon en formation à distance. De 
la compréhension des facteurs d’abandon aux propositions d’actions 
pour soutenir l’engagement des étudiants, Québec, Canada : Presses 
de l’Université du Québec, collection « Formation à distance », 
p. 215-239. Référence en ligne :  elgaronline.com+4r-libre.teluq.
ca+4net08106.teluq.uquebec.ca+4

http:// elgaronline.com+4r-libre.teluq.ca+4net08106.teluq.uquebec.ca+4
http:// elgaronline.com+4r-libre.teluq.ca+4net08106.teluq.uquebec.ca+4


L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS PRÉSENT DANS TOUTES LES SPHÈRES DE LA VIE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
22

ACCOMPAGNEMENT À LA RÉUSSITE :  
STRATÉGIES D’ÉCHAFAUDAGE POUR LE DÉVELOPPEMENT  
DES COMPÉTENCES COMMUNICATIONNELLES EN LANGUE  
D’ENSEIGNEMENT CHEZ LES AUTOCHTONES

INTRODUCTION
La maîtrise de la langue d’enseignement représente un facteur déterminant pour la réussite 
universitaire. Pour les personnes étudiantes autochtones, notamment, les difficultés liées à la langue 
d’enseignement peuvent constituer un frein considérable à leur parcours académique. Face à ces défis, 
nous proposons une microformation d’appoint pour enseigner l’identification du genre grammatical des 
noms en français, nous adressant aux personnes étudiantes autochtones qui suivent un programme de 
formation universitaire en français. 

Ce premier micromodule offert dans la boîte à outils du Portail Kwe vise des personnes étudiantes 
ayant besoin d’un soutien linguistique ponctuel, par exemple, pour lever une incertitude sur une règle 
grammaticale qui freine la rédaction d’un travail. En suivant un micromodule, l’étudiante peut ainsi 
clarifier un point précis et poursuivre la rédaction de manière plus assurée. 

LES DÉFIS LINGUISTIQUES SPÉCIFIQUES EN CONTEXTE UNIVERSITAIRE 
AUTOCHTONE.
Le français n’étant pas une langue maternelle et davantage une langue d’enseignement peut représenter 
un défi fondamental qui affecte les quatre compétences linguistiques essentielles : l’expression écrite 
et orale et la compréhension écrite et orale. En contexte universitaire, les difficultés se manifestent de 
plusieurs façons : la compréhension limitée du vocabulaire universitaire, des erreurs persistantes dans 
l’expression orale (genre grammatical, concordance des temps, prépositions et marqueurs de relation), 
et des défis particuliers en compréhension écrite, notamment dans la distinction des sons « é » et « è » 
affectant la compréhension des temps verbaux. 

Cette situation est d’autant plus complexe que les cultures autochtones privilégient traditionnellement 
l’oralité dans la transmission des savoirs (Demers, 2016 ; Maheux et al., 2020 ; Loiselle et Legault, 2010 ; 
Sarmiento, 2017, repéré dans Savard et al., 2021). L’hypermobilité des personnes étudiantes crée 
également des transitions fréquentes, compromettant potentiellement des apprentissages essentiels. 
Dans ce contexte, des approches comme le microapprentissage et des outils adaptés offrent des solutions 
pertinentes aux besoins spécifiques des apprenants autochtones. (Blanchet-Cohen et al., 2021).

L’approche pédagogique
Notre approche s’appuie sur l’enseignement centré sur la forme (Lee et Lyster, 2023). Cette recherche 
démontre que 80 % des genres grammaticaux en français peuvent être prédits par la terminaison 
morphologique des mots, offrant ainsi une opportunité d’apprentissage accéléré en ciblant les 
terminaisons les plus fréquentes et fiables (Tucker et al. dans Edmonds et al., 2020, p. 737).

Cette approche s’inscrit dans le cadre du microapprentissage, caractérisé par trois éléments essentiels : 

	→ La fragmentation intentionnelle du contenu (Parisot, 2021 ; Alias et al., 2023 ; Allela et al., 2020 ; 
Choudhary et al., 2023)

	→ L’apprentissage juste-à-temps répondant aux besoins immédiats (Parisot, 2021),

	→ La personnalisation selon les objectifs individuels des apprenants (Choudhary et al., 2023)

Le microapprentissage va au-delà d’un simple découpage de cours ; il s’agit d’un enseignement actif 
rehaussé par les outils numériques, où les objectifs d’apprentissage sont présentés en courtes séances 
(Sankaranarayanan et al. 2022, p. 260). 

Jérémie Paradis



L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS PRÉSENT DANS TOUTES LES SPHÈRES DE LA VIE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
23

LE PORTAIL KWE L’UNIVERSITÉ :  
UNE PLATEFORME ADAPTÉE
Le portail Kwe l’Université ! propose des modules 
d’apprentissage et une boîte à outils conçus pour favoriser 
la réussite universitaire des étudiants autochtones. Cette 
plateforme d’apprentissage asynchrone, accessible à distance 
et en ligne bénéficie du soutien de plusieurs établissements 
du réseau des Universités du Québec, notamment la TÉLUQ, 
l’UQAT et l’UQAC. 

La boîte à outils du portail offrira entre autres de courts cours, 
dont le premier micromodule d’aide en français portant sur 
l’enseignement du genre grammatical. Cette solution répond 
aux contraintes d’Internet limité dans certaines communautés 
et au manque de ressources adaptées en français langue 
d’enseignement, tout en offrant une solution de rechange 
aux versions numériques nécessitant une connexion Internet 
constante et rapide. 

UN SYSTÈME DE GÉNÉRATION AUTOMATIQUE 
DE QUESTIONS
L’innovation principale de ce micromodule est son système 
de création automatique de questions. 

Ce système repose sur deux éléments clés :  

D’abord, un tableau comporte toutes les informations pour 
générer des questions d’identification du genre grammatical. 
Ensuite, les questions sont générées et offrent des retours 
détaillés qui placent chaque mot dans trois contextes 
différents : 

	→ Le contexte académique, démontrant comment le 
mot s’utilise dans le milieu universitaire 

	→ Le contexte littéraire, illustrant son emploi dans la 
fiction

	→ Le contexte quotidien, présentant son usage dans des 
situations de tous les jours.

UN APPRENTISSAGE FLEXIBLE ET AUTONOME
Une des intentions éducatives principales est de fournir un 
apprentissage tout au long de la vie : avant, pendant et même 
après le parcours universitaire. En utilisant le microapprentissage 
et une méthode asynchrone d’apprentissage, les étudiantes 
apprennent selon leurs besoins. 

Il s’agit d’un apprentissage qui s’adapte aux besoins 
pédagogiques et aux intérêts des personnes apprenantes. 
Ces exercices ne sont pas notés et sont centrés sur 
l’apprentissage en soi, favorisant ainsi une approche non 
punitive et encourageante. 

CONCLUSION
Le développement du micromodule d’identification du genre 
grammatical représente une réponse concrète et innovante 
aux défis spécifiques par les étudiants autochtones dans leur 
parcours universitaire. Cette initiative s’attaque à l’un des 
obstacles linguistiques fondamentaux tout en respectant les 
contraintes technologiques, temporelles et culturelles des 
apprenants et apprenantes. 

À terme, cette boîte à outils pourra s’enrichir de nouveaux 
modules abordant d’autres aspects de la langue française 
et des compétences académiques. Elle représente un pas 
important vers une éducation supérieure plus inclusive des 
réalités autochtones. En facilitant l’accès à des ressources 
pédagogiques adaptées à la culture des personnes 
apprenantes et répondant à leurs besoins immédiats, le Portail 
Kwe l’Université contribue de manière significative à l’objectif 
de réconciliation par l’éducation et à l’autodétermination des 
peuples autochtones dans le milieu universitaire.

RÉFÉRENCES
Alias, N. F., et Razak, R. A. (2023). Exploring the Pedagogical Aspects 
of Microlearning in Educational Settings : A Systematic Literature 
Review. Malaysian Journal of Learning and Instruction, 20(2), 267 294. 
https://doi.org/10.32890/mjli2023.20.2.3

Allela, M. A., Ogange, B. O., Junaid, M. I., et Charles, P. B. (2020). 
Effectiveness of Multimodal Microlearning for In-service Teacher 
Training. Journal of Learning for Development, 7(3), 384 398.  
https://doi.org/10.56059/jl4d.v7i3.387

Blanchet-Cohen, N., Robert-Careau, F., et Pinsonneault, A. (2021). 
Repenser le soutien des transitions scolaires pour les jeunes 
Autochtones en milieu urbain. Éducation et francophonie, 49(1), 112 
132. https://doi.org/10.7202/1077004ar

Choudhary, H., et Pandita, D. (2023). Maximizing learning outcomes 
in the digital age : The role of microlearning for Gen Z. Development 
and Learning in Organizations : An International Journal, ahead-of-
print(ahead-of-print). https://doi.org/10.1108/DLO-02-2023-0038

CMEC. (2002). Pratiques exemplaires permettant d’accroître les 
taux de scolarisation postsecondaire des autochtones. Repéré à 
http://www.cmec.ca/publications/lists/publications/attachments/49/
malatest.fr.pdf

Edmonds, A., Gudmestad, A., et Metzger, T. (2020). A Longitudinal 
Study of Grammatical-Gender Marking in French as an Additional 
Language. Applied Linguistics, 41(5), 733 755.

Gauthier, C., Bissonnette, S., Richard, M., & Castonguay, M. (2013). 
Enseignement explicite et réussite des élèves : La gestion des 
apprentissages. Montréal: Pearson.

Lee, A. H., et Lyster, R. (2023). The Effects of Different Types of 
Form-Focused Instruction on the Acquisition of Grammatical Gender 
by Second Language Learners of French. Language Awareness, 32(3), 
508 529.

Parisot, E. (2021). Microlearning Literary History : Using Videos as 
a Resource for English Literature: English in Australia (0155-2147). 
English in Australia (0155-2147), 56(3), 37 45.

Ruegg, R., Hoang, H., et Petersen, N. (2024). The influence of English 
language proficiency test scores on the academic success of ESL 
undergraduate students. Educational Research and Evaluation, 29(3 
4), 111 129. https://doi.org/10.1080/13803611.2024.2314533

Sankaranarayanan, R., Leung, J., Abramenka-Lachheb, V., Seo, 
G., et Lachheb, A. (2022). Microlearning in Diverse Contexts : A 
Bibliometric Analysis. TechTrends : Linking Research and Practice to 
Improve Learning A publication of the Association for Educational 
Communications & Technology, 67(2), 260 276. https://doi.
org/10.1007/s11528-022-00794-x

Savard, I., Campeau, F., Bolduc, C., et Asselin, H. (2021). Design 
pédagogique d’une propédeutique à distance pour favoriser la 
persévérance scolaire des étudiants autochtones. Dans C. Papi & L. 
Sauvé (dir), (pp. 215 239). Québec, Canada: Presses de l’Université 
du Québec. Repéré à https://www.puq.ca/catalogue/collections/per-
severance-abandon-formation-distance-4047.html

Wust, V., et Roche, C. (2015). The Impact of Form-Focused Instruction 
and Consciousness-Raising Activities on L2 Learners’ Acquisition of 
Grammatical Gender in French. The French Review, 88(3), 37 52.

https://doi.org/10.32890/mjli2023.20.2.3
https://doi.org/10.56059/jl4d.v7i3.387
https://doi.org/10.7202/1077004ar
https://doi.org/10.1108/DLO-02-2023-0038
http://www.cmec.ca/publications/lists/publications/attachments/49/malatest.fr.pdf
http://www.cmec.ca/publications/lists/publications/attachments/49/malatest.fr.pdf
https://doi.org/10.1080/13803611.2024.2314533
https://doi.org/10.1007/s11528-022-00794-x
https://doi.org/10.1007/s11528-022-00794-x
https://www.puq.ca/catalogue/collections/perseverance-abandon-formation-distance-4047.html
https://www.puq.ca/catalogue/collections/perseverance-abandon-formation-distance-4047.html


L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS PRÉSENT DANS TOUTES LES SPHÈRES DE LA VIE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
24

UTILISER LA RECHERCHE POUR AMÉLIORER LES  
SERVICES ÉDUCATIFS PAR ET POUR LES AUTOCHTONES

CONTEXTE
Les Centres d’amitié autochtones du Québec sont des lieux d’ancrage culturel qui favorisent 
la persévérance scolaire des jeunes tout en misant sur le développement de collaborations 
mutuellement bénéfiques avec les acteurs et actrices du milieu éducatif. En 2022, au terme d’une 
démarche d’évaluation interne, le Mouvement des Centres d’amitié autochtones s’est doté d’une 
stratégie provinciale en éducation (Regroupement des centres d’amitié autochtones du Québec, 
RCAAQ, 2022b), laquelle repose sur la valorisation des langues et cultures autochtones et sur 
l’apprentissage tout au long de la vie (RCAAQ, 2016 ; Savard, 2023). Dans cette foulée, et en 
s’appuyant sur des résultats de recherche, le RCAAQ a créé et publié en 2022 le Guide d’accueil et 
d’inclusion des élèves autochtones dans les écoles primaires et secondaires au Québec (RCAAQ, 
2022a). Cet outil vise à assurer la mobilisation de savoirs pertinents et à jour sur les réalités et 
besoins des élèves autochtones en milieu urbain.

Destiné aux écoles québécoises, ce guide a été 
développé à partir des défis observés sur le terrain 
par les équipes des centres qui travaillent auprès 
des jeunes des Premiers Peuples et de leurs familles 
dans plusieurs villes. Il vise à mieux outiller les 
intervenants et intervenantes scolaires sur différents 
sujets, dont les transitions scolaires et les obstacles 
systémiques rencontrés par les élèves autochtones 
qui fréquentent les écoles primaires et secondaires 
en milieu urbain. Nous savons, par exemple, que 
les réalités familiales, culturelles et sociales des 
élèves autochtones sont souvent méconnues et peu 
prises en compte dans les écoles. Il en résulte des 
parcours scolaires discontinus et un faible taux de 
diplomation (RCAAQ, 2020). 

L’utilisation de ce guide dans les écoles fait 
maintenant l’objet d’une recherche collaborative 
dont le présent article fait état. 

VISION DE LA RECHERCHE ET 
COLLABORATIONS 
Le RCAAQ, à travers l’Observatoire des réalités autochtones urbaines, prône une méthode de 
recherche tournée vers l’action, et ce, afin de répondre concrètement et rapidement aux besoins 
et aux aspirations des Centres d’amitié autochtones. Si la recherche peut être réalisée de façon 
autonome par l’équipe du RCAAQ, elle est aussi parfois menée en collaboration avec des Centres 
et avec d’autres équipes de recherche respectant le Cadre de référence en recherche par et pour 
les Autochtones en milieu urbain au Québec (RCAAQ, 2021). Ce cadre est le résultat d’un travail 
collectif. Il décrit notamment les principes devant orienter la recherche, soit la reconnaissance, 
la réciprocité, l’agentivité et la pertinence. Ainsi, la posture du RCAAQ est ancrée dans la 
volonté de placer la recherche au service de la mission des Centres, tout en accordant une place 
prépondérante aux savoirs et expertises autochtones.

Héloïse Pelletier 
Gagnon

Audrey Pinsonnault 

Sarah Fraser 



L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS PRÉSENT DANS TOUTES LES SPHÈRES DE LA VIE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
25

 

Les collaborations de recherche reposent sur des relations 
de confiance mutuellement bénéfiques. C’est dans cet esprit 
que la relation entre le RCAAQ et la Chaire de recherche 
MYRIAGONE-McConnell de l’Université de Montréal s’est 
construite au fil du temps. Centrée autour de la mobilisation 
des connaissances jeunesse et de la recherche partenariale, 
la Chaire MYRIAGONE s’intéresse aux inégalités sociales 
touchant les jeunes à l’intersection de la santé, de l’éducation, 
du travail et du mieux-être. Dans le cadre d’un projet de 
recherche en cours, MYRIAGONE cherche à identifier 
des pratiques prometteuses en regard du mieux-être des 
élèves des Premiers Peuples dans les milieux scolaires. Le 
comité de suivi est composé de plusieurs organisations 
autochtones, dont le RCAAQ. La recherche est articulée de 
façon à répondre aux questions de ces organismes. Celles 
du RCAAQ portent sur le Guide d’accueil et d’inclusion des 
élèves autochtones, publié en 2022. Est-il utilisé et apprécié 
dans les écoles ? Comment est-il utilisé ? Permet-il de faciliter 
les collaborations ?  

MÉTHODES
Dans le contexte de ce projet de recherche, plusieurs 
méthodes ont été déployées, dont les entrevues 
individuelles (10) et les entrevues de groupe (3) avec des 
acteurs et des actrices clés du milieu scolaire (personnes 
directrices, enseignantes, agentes de liaison et répondantes 
des Premières Nations et Inuit). Après l’envoi de courriels 
de recrutement dans plus de 500 écoles, des entrevues ont 
été réalisées virtuellement de septembre à décembre 2024. 
Des jeunes des Premières Nations ont pu s’exprimer lors de 
deux activités de mobilisation des connaissances jeunesse. 
L’analyse de projets partenariaux antérieurs a également été 
effectuée afin de mettre en valeur ce qui se fait déjà sur le 
terrain et d’entendre le point de vue des jeunes autochtones 
sans trop les solliciter. Plusieurs travaux de recherche, 
d’évaluation et de coconstruction du RCAAQ ont ainsi été 
mis à profit.

APPRENTISSAGES  
Pour les besoins de cette publication, nous nous 
concentrerons sur les apprentissages liés au guide créé par 
le RCAAQ ainsi que sur les apprentissages découlant des 
collaborations dans la recherche.  

Améliorer et transformer les pratiques dans les 
milieux scolaires
Tout d’abord, il est intéressant de noter que plusieurs 
personnes participantes connaissent et apprécient l’outil 
créé par le RCAAQ. Les personnes participantes expliquent 
que le guide sensibilise et éduque le personnel scolaire 
aux réalités des Premiers Peuples, en plus d’offrir des liens 
vers des outils pédagogiques complémentaires. Il ressort 
ainsi des échanges avec les personnes participantes l’idée 
que le guide constitue un véritable apport dans leur milieu, 
notamment au moment d’amorcer des réflexions sur les 
approches et les stratégies à déployer pour mieux répondre 
aux besoins des élèves des Premiers Peuples.

 
C’est bien que vous parliez du guide, parce 
que justement on est en train de réfléchir à une 
deuxième phase pour notre Centre de services 
scolaire et c’est quelque chose qui mériterait que 
j’ouvre à nouveau. C’est sûr que je vais aller le 
refeuilleter pour les enjeux de transition, donc 
comment on peut mieux accompagner. Refaire 
une lecture de cet outil va être pertinent. (P10) 

C’est une belle ouverture de réflexion. Avant, on 
accueillait un peu n’importe quand. Maintenant 
on accueille le mercredi. Notre agent PNI 
(Premières Nations et Inuit) est disponible 
et l’horaire est allégé. Ça, ça vient du guide 
d’accueil et d’inclusion. (P7) 

Loin d’être anodine, cette transformation dans les pratiques 
de certaines écoles a favorisé un accueil plus personnalisé 
et un meilleur accompagnement des élèves des Premiers 
Peuples qui changent d’école en cours d’année. Des 
personnes participantes œuvrant dans les régions plus 
éloignées des grands centres urbains ont aussi mentionné 
utiliser le guide en le modulant selon la réalité de leur milieu. 

On remarque aussi que les personnes agentes de liaison 
et répondantes PNI jouent un rôle clé dans la mobilisation 
des autres acteurs et actrices du milieu scolaire (personnel 
enseignant, directions, etc.) et dans le fait que ce personnel 
utilise le guide d’accueil et d’inclusion RCAAQ. D’abord, 
elles font connaître l’outil à ces personnes impliquées dans 
le milieu scolaire, puis elles les orientent vers des sections 
susceptibles de répondre aux besoins exprimés et de relever 
les défis rencontrés. Cette approche permet également de 
contourner l’obstacle du manque de temps souvent évoqué 
à propos de l’utilisation d’outils par les acteurs et actrices du 
milieu scolaire. 



L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS PRÉSENT DANS TOUTES LES SPHÈRES DE LA VIE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
26

Quand je l’envoie à des gens, je leur réfère 
directement des pages. Je l’utilise principalement 
quand il y a la roue de la médecine et tout ce qui 
est en rapport à l’apprentissage, les difficultés. 
Parfois, les gens qui travaillent à l’école, ils voient 
la pointe de l’iceberg : ils voient que l’élève a de 
la misère, mais ils ne voient pas le « pourquoi ». 
Ils martèlent sur le dessus de l’iceberg, mais ça 
ne sert à rien, parce que tu as tout le reste en 
dessous. (P3) 

Le guide est donc un outil qui accompagne certaines 
personnes agentes et répondantes PNI dans leurs pratiques 
de soutien envers le corps enseignant. D’ailleurs, plusieurs 
personnes participantes relèvent qu’un contact individuel et 
personnalisé avec les acteurs et actrices du milieu scolaire 
est nécessaire pour assurer la bonne utilisation des outils 
disponibles, et ainsi améliorer la sécurité culturelle des 
milieux scolaires. 

Tisser nos forces ensemble pour mieux mobiliser 
les connaissances 
L’un des principaux constats de cette recherche est la force 
de la collaboration  : en tissant nos expertises ensemble, à 
travers une approche de mobilisation des connaissances, nous 
élargissons nos champs d’action respectifs. Cette toile de 
relations nous permet de travailler sur différents fronts, mais 
de manière complémentaire. En effet, le RCAAQ a entrepris 
une action, en créant le guide d’accueil et d’inclusion, qui est 
maintenant porté plus loin avec MYRIAGONE, du fait que 
la Chaire s’intéresse à l’utilisation du guide dans les écoles 
et poursuit les recherches dans cette direction. Ce projet 
de recherche contribue à faire vivre le guide et à soutenir 
son utilisation. C’est d’ailleurs en parlant du guide lors des 
entrevues que nous avons pu mettre en lumière les savoirs 
existants et répondre à certains besoins des personnes 
participantes, dont celui d’avoir accès à des outils cohérents 
avec les valeurs et cultures des Premiers Peuples et reconnus 
par les communautés et organisations autochtones. 

Ainsi, ce partenariat de recherche entre le RCAAQ et 
MYRIAGONE permet à l’une et l’autre des organisations 
d’œuvrer pour la défense des intérêts des élèves autochtones, 
là où leur voix est la plus porteuse. Ce faisant, des réflexions 
et des débats sont engagés et poursuivis, soutenant 
les transformations sociales susceptibles d’améliorer le 
mieux-être des élèves des Premiers Peuples dans les écoles 
québécoises. 

CONCLUSION  
La collaboration entre le RCAAQ et MYRIAGONE est basée 
sur des moyens concrets de pratiquer la réciprocité en 
recherche. Le RCAAQ a offert son expertise à la recherche en 
cours, qui elle-même répondait aux intérêts du comité de suivi 
dont le RCAAQ faisait partie. En outre, lors des entrevues, 
l’équipe de recherche a eu le souci de récompenser les 
personnes participantes en leur offrant des outils pouvant les 
aider à répondre à leurs besoins spécifiques, dont le guide 
du RCAAQ (lorsque celui-ci n’était pas connu). 

Les constats qui ont découlé de nos entrevues nous portent 
à vouloir poursuivre ensemble ce travail de réflexion. 
Tout d’abord, les personnes participantes ont fait valoir 
l’importance des relations et de la réciprocité dans le cadre 
de leur travail au quotidien avec les équipes des écoles, 
mais aussi avec les organisations autochtones, les familles 
et les élèves. Ce besoin relationnel apparaît central, dans 
cette démarche. Il nous demande de décloisonner les 
milieux scolaires, d’y faire vivre les cultures des Premiers 
Peuples et d’y offrir des services culturellement pertinents 
et sécuritaires. « Un arrimage avec les organismes et avec 
un réseau de relations est à faire avant d’avoir plus d’outils 
concrets » (P2). Comme le met de l’avant l’étude réalisée par 
Blanchet-Cohen en collaboration avec le RCAAQ (2021), il est 
important d’établir de nouvelles assisses dans les relations 
entre Autochtones et Allochtones afin de permettre une 
participation active des Autochtones et une inclusion réelle 
de leurs référents culturels dans les milieux scolaires, ce qui 
nécessite parfois des ajustements structurels. 

Les entrevues ont également mis en lumière le dévouement 
et le travail remarquable de plusieurs acteurs et actrices 
œuvrant dans les milieux scolaires afin de soutenir le 
mieux-être des élèves des Premiers Peuples. Toutefois, ces 
personnes-ressources portent souvent seules les initiatives 
en faveur des élèves autochtones, car ces initiatives sont 
rarement structurelles. Afin que les personnes investies ne 
se découragent pas, il apparaît ainsi essentiel de créer des 
occasions de partage et de rayonnement. 

Finalement, les entretiens ont fait ressortir la nécessité de 
faire endosser par tous les acteurs et toutes les actrices 
du milieu scolaire la responsabilité de l’éducation et du 
soutien nécessaires au mieux-être des élèves des Premiers 
Peuples dans les écoles québécoises. « Il faut se lancer, 
c’est une responsabilité qu’on a. On ne peut plus dire  : 
Je ne parle pas des réalités autochtones parce que je 
ne suis pas à l’aise » (P8). Une plus grande aisance passe 
nécessairement par le développement de la sensibilité 
et de la compétence culturelle des intervenants scolaires 
(Blanchet-Cohen et al., 2022). Ce genre d’efforts en vaut 
la peine, car la mise en place de mesures pour améliorer 
l’expérience éducative des élèves autochtones apporte 
généralement des bénéfices pour l’ensemble des élèves, 
qu’ils soient autochtones ou allochtones (Battiste, 2013) 
 



L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS PRÉSENT DANS TOUTES LES SPHÈRES DE LA VIE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
27

RÉFÉRENCES 
Battiste, M. (2013). Decolonizing education: Nourishing the 
learning spirit. UBC Press, Purich Publishing.

Blanchet-Cohen, N., Robert-Careau, F. et Pinsonnault, A. (2021). 
Repenser le soutien des transitions scolaires pour les jeunes 
Autochtones en milieu urbain. Éducation et francophonie, 49(1), 
112–132. https://doi.org/10.7202/1077004ar

Blanchet-Cohen, N., Robert-Careau, F., Lefevre-Radelli, L. et Talbot, 
C. (2022). Cheminer vers la sécurisation culturelle en milieu scolaire 
pour les Innus. Revue des sciences de l’éducation, 48(1). https://
doi.org/10.7202/1092602ar

Regroupement des centres d’amitié autochtones du Québec. 
(2016). L’apprentissage tout au long de la vie : soutenir la réussite 
éducative des Autochtones en milieu urbain. RCAAQ. 

Regroupement des centres d’amitié autochtones du Québec. 
(2020). Comprendre et soutenir les transitions scolaires 
harmonieuses chez les jeunes autochtones en milieu urbain. 
RCAAQ.

Regroupement des centres d’amitié autochtones du Québec. 
(2022a). Guide d’accueil et d’inclusion des élèves autochtones dans 
les écoles primaires et secondaires québécoises. RCAAQ. 

Regroupement des centres d’amitié autochtones du Québec. 
(2022b). Stratégie en éducation 2022-2027 du Mouvement des 
Centres d’amitié autochtones du Québec. RCAAQ. 

Savard, C. (2023). Favoriser la réussite éducative en renforçant le 
pouvoir d’agir et l’identité culturelle. Revue de la persévérance et 
de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples, 5, 54-57. 

 

https://doi.org/10.7202/1077004ar
https://doi.org/10.7202/1092602ar
https://doi.org/10.7202/1092602ar


L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS PRÉSENT DANS TOUTES LES SPHÈRES DE LA VIE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
28

KISKINOHAMATASOWIN, LES ENSEIGNEMENTS 
ANCRÉS DANS LE TERRITOIRE
Éducation, fierté et persévérance pour de jeunes atikamekw de Manawan. 

Les projets de recherche que nous avons développés ces dernières années (Jérôme et al., 2020, 
2021 et 2024) en partenariat avec les personnes atikamekws nehirowisiwok - actrices des processus 
de transmission des savoirs dans les milieux de la culture et de l’éducation de la communauté 
atikamekw de Manawan (Lanaudière, Québec) - ont permis de faire ressortir l’importance du 
concept atikamekw de Kiskinohamatasowin, qui signifie « enseignement ancré dans le territoire ». 
Par Kiskinohamatasowin, il faut comprendre les outils et les stratégies mobilisés par les parents ou 
les grands-parents pour transmettre des enseignements basés sur l’expérience et l’observation 
directe sur le territoire (Simpson, 2016). Ce concept doit être distingué de celui d’éducation 
(Kiskinohamakewin), considéré plutôt comme un processus formel et obligatoire d’apprentissages 
structurés dans le cadre de programmes et de cursus scolaires. Mais quels sont précisément les 
valeurs, les principes et les ordres normatifs liés à Kiskinohamatasowin ? Quels sont les outils, 
les stratégies, les savoir-faire, les savoir-être, bref les savoirs spécifiques (Barth, 1995) liés à ce 
concept ? En quoi celui-ci peut-il éclairer et inspirer des pratiques pédagogiques respectueuses 
des conceptions atikamekws liées à la transmission des connaissances, et ainsi favoriser la réussite 
et la persévérance scolaire ? Dans cet article, nous proposons de revenir sur différents aspects du 
Projet Matakan. Écoles de la forêt. Nous montrerons en quoi un projet de recherche partenarial 
communauté-université peut permettre de valoriser les voix des jeunes Atikamekw nehirowisiwok 
tout en créant un espace de solidarité, d’engagement, de persévérance et de réussite, visant le 
changement social, que ce soit à travers la structure de gouvernance, l’élaboration des activités 
ou les réalisations et créations des jeunes.

PROJET MATAKAN : ENSEIGNEMENTS EN TERRITOIRE  
OU LES SENTIERS DE LA TRANSMISSION
Le projet Matakan. École de la forêt, la forêt à l’école est né en 2016 à partir d’une relation 
de confiance entre Laurent Jérôme, co-directeur actuel du projet avec Sakay Ottawa, et Patrick 
Moar, coordonnateur de Tourisme Manawan de 2016 à 2022. Pour la huitième année consécutive 
en 2025, ce partenariat entre le Conseil des Atikamekw de Manawan, l’école secondaire Otapi, 
Tourisme Manawan et une équipe de chercheur.es et d’étudiant.es de l’Université du Québec 
à Montréal (UQAM) a permis l’organisation de camps de transmission en territoire d’une durée 
de deux semaines avec et pour les jeunes de l’école secondaire. Ces camps se déroulent sur le 
site Matakan, situé sur le lac Kempt (Opockoteiak sakihikanik), un site qui depuis 2009 servait 
principalement à accueillir des touristes venant de l’extérieur. Les équipes de Tourisme Manawan 
et de l’école secondaire Otapi ont voulu permettre aux membres de la communauté de Manawan, 
en particulier les jeunes, de fréquenter ce site afin de renforcer sa vocation ancestrale en tant 
qu’espace de campement, de rencontre et de transmission. D’autres activités d’enseignement 
des savoirs atikamekw ont été organisées l’hiver (pêche sur glace) et l’automne (chasse, trappe), 
valorisant ainsi les savoirs atikamekws liés aux six saisons (Poirier, 2014 ; Jérôme et al. 2021 ; 
Jérôme et al. 2024). Le projet appuie ainsi la transmission des savoirs atikamekw en réalisant et en 
documentant ces activités en territoire (l’école à la forêt), mais également en réfléchissant à leur 
inclusion au sein du système scolaire (la forêt à l’école), afin de renforcer le contenu culturel des 
curriculums (Corntassel et Hardbarger, 2019).

Laurent Jérôme 
Professeur, Université du 
Québec à Montréal. 

Sakay Ottawa
Directeur de l’école 
secondaire Otapi, 
Manawan

Camille Ouellet
Candidate à la maîtrise et 
assistante de recherche, 
Université du Québec à 
Montréal.



L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS PRÉSENT DANS TOUTES LES SPHÈRES DE LA VIE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
29

UNE STRUCTURE DE GOUVERNANCE 
PARTENARIALE POUR FAVORISER LA RÉUSSITE 
La direction du projet Matakan est assurée par une structure 
de gouvernance qui fait appel aux expertises des différents 
partenaires. Depuis 2016, Sakay Ottawa, directeur de 
l’école secondaire Otapi et Laurent Jérôme, anthropologue 
et professeur à l’UQAM, co-dirigent le projet. Un comité 
d’encadrement interdisciplinaire et intergénérationnel a été 
formé. Il est composé de la direction des services éducatifs 
de Manawan (Annette Dubé-Vollant), d’un.e représentant.e 
du Conseil des Atikamekw de Manawan (Sipi Flamand, chef 
actuel de la communauté), de la personne coordonnatrice 
de Tourisme Manawan (Patrick Moar puis Debby Flamand), 
de l’agent culturel de l’école secondaire Otapi (Matna 
Ottawa-Dubé), et des assistant.es de recherche de l’UQAM 
(Étienne Levac, Alma Marin, Camille Ouellet). Cette structure 
de gouvernance est notamment responsable de veiller à ce 
que les activités prévues en été et durant l’année, que ce 
soit sur le territoire ou à l’école, soient en adéquation avec 
les valeurs et les principes véhiculés par Kiskinohamakewin. 

Les différents espaces de transmission mis en place dans le 
cadre du projet augmentent la fierté des jeunes et participent 
à renforcer leur sentiment d’appartenance à l’école (Jérôme, 
Levac et Quitich-Dubé, 2024 ; Goulet, 2005). Le projet 
permet aux jeunes de se rencontrer, de mieux se connaître, 
mais aussi de développer des liens avec de nombreux 
expert.es, passeurs culturels, leaders et aîné.es Atikamekw 
nehirowisiwok qui interviennent dans le cadre des activités. 
Ici, le rôle de l’agent culturel, Matna Ottawa-Dubé, est 
déterminant. En tant que jeune Atikamekw travaillant à l’école 
secondaire, Matna Ottawa-Dubé a reçu des enseignements 
de la part du frère de son grand-père, Joseph Ottawa, aîné 
et doyen de la communauté, qui participe chaque année aux 
camps de transmission de l’été. Matna Ottawa-Dubé joue 
ainsi, à son tour, le rôle de passeur culturel au sein de l’école 
et du projet Matakan (Boucher, 2005 ; Lavoie, 1999 ; Goulet 
et Trigoso, 2005 ; CNA, 2020), favorisant la réussite chez les 
élèves.

LES VOIES DE LA MOBILISATION ET DE 
L’ENGAGEMENT COMMUNAUTAIRES 
Au cours des années, les membres de la communauté et 
de la Nation atikamekw se sont engagés au sein du projet 
Matakan. L’aîné et artisan Benoît Ottawa, décédé en 2022, 
a laissé un héritage durable qui continue d’influencer encore 
aujourd’hui les jeunes et les équipes du projet. Il passait 
chacune des semaines à enseigner aux jeunes les savoir-faire 
associés à l’écorce de bouleau (fabrication de paniers, de 
canots et des appeaux) et au tannage de la peau d’orignal, 
entre autres. L’aîné Joseph Ottawa, doyen des Atikamekw 
nehirowisiwok, renforce les contenus des enseignements 
en partageant des récits et des chants. Il réalise aussi des 
ateliers de cartographie avec les jeunes, leur transmettant la 
toponymie du territoire et les récits entourant certains lieux 
tout en mettant de l’avant les liens intimes de la tradition 
orale avec le territoire. 

La coordination de Tourisme Manawan (Patrick Moar, 
2016-2022 ; Debby Flamand, 2022-en cours) joue également 
un rôle déterminant. Patrick Moar a par exemple partagé ses 

connaissances liées à l’histoire du site, au développement 
économique ou aux liens avec les autres Nations. Debby 
Flamand a transmis quant à elle des enseignements liés aux 
cérémonies ainsi qu’au rôle des femmes et des grands-mères 
au sein de la communauté (Basile, 2017). Membre active du 
Cercle des femmes de Manawan et de plusieurs initiatives de 
guérison communautaire, sa présence au sein de l’équipe est 
essentielle à la mobilisation communautaire autour du projet 
Matakan. Le projet s’appuie également sur les enseignant.
es de l’école, telle que Marie-Claude Nequado, artiste 
multidisciplinaire atikamekw et professeure d’art à l’école 
Otapi. À travers des ateliers créatifs, elle permet aux jeunes 
de se familiariser avec des techniques d’artisanat, tout en 
exprimant leurs identités artistiques. L’engagement de 
ces ainé.es, expert.es et passeurs culturels permet chaque 
année aux jeunes de développer leurs compétences et leurs 
connaissances, ainsi que de renforcer leur estime de soi à 
travers la réalisation d’objets d’artisanats et de créations 
artistiques. 

LE POINT DE VUE DES JEUNES DANS LE CHOIX 
DES THÉMATIQUES
Les camps de transmission de l’été se déploient chaque année 
autour d’une thématique différente, généralement choisie 
par les élèves de l’école suite à une consultation proposée 
par les enseignant.es. Au cœur de la pandémie de COVID-19, 
le thème de l’année 2020 était particulièrement évocateur 
de l’importance de maintenir les camps de transmission en 
territoire : « La forêt et le rire comme déconfinement ». Les 
thèmes de 2021, « Notcimik otinetan mackowisiwin - puisons 
notre force en forêt » et de 2023 « Ni kicteriten kiapatc e 
nehirowimoian — je suis fier de parler encore ma langue » 
ont permis de réfléchir à différentes préoccupations liées à 
la préservation des savoirs atikamekw. En 2024, le projet a 
honoré les savoirs des femmes, particulièrement ceux des 
kokoms (les grands-mères), à travers l’exemple de kokom 
Cotit. Judith (Cotit) Kawiasiketc a en effet été cheffe de 
territoire, guérisseuse maîtrisant les connaissances liées à 
la médecine traditionnelle et aux cérémonies, mais aussi 
artisane reconnue pour la fabrication et les techniques de 
tissage des raquettes. 

Tracer le fil des activités 
D’une manière générale, le quotidien des camps Matakan 
est composé à la fois d’ateliers de transmission et 
d’enseignements de savoirs atikamekw, de périodes libres 
et de sorties en territoire (interprétations de sites, pêche…). 
La programmation s’articule autour d’activités pratiques 
(broderie, travail de l’écorce), d’ateliers (récits, cartographie), 
de conférences (traditions juridiques, point de vue atikamekw 
sur l’histoire) et de jeux (courses en canot). La participation 
récurrente de certains jeunes à travers les années, les ateliers 
sont adaptés dans des formats variés afin d’expérimenter et 
d’apprendre sur de multiples facettes de la culture atikamekw. 
La participation de Uhu Labos Nomades (Stéphane Nepton), 
organisme autochtone expert en contenus numériques, ou 
de la coop Nitaskinan (projet Tapiskwan art atikamekw sur 
le patrimoine visuel atikamekw, Karine Awashish) a permis 
aux jeunes de se familiariser avec la numérisation 3D, la 
photogrammétrie et la photographie macro mettant de 



L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS PRÉSENT DANS TOUTES LES SPHÈRES DE LA VIE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
30

l’avant le territoire ainsi que le patrimoine visuel et matériel 
atikamekw. D’une manière générale, la création (objets, arts, 
peintures, broderie…) renforce le sentiment de réussite et 
de persévérance chez les participant.es, des valeurs qu’ils et 
elles transposent ensuite à l’école.

Les assistant.es de recherche atikamekw
L’organisation et le déroulement des camps Matakan 
nécessitent une équipe aux expertises multiples. La 
coordination logistique est assurée par une personne 
étudiante de l’UQAM et une personne étudiante de 
Manawan de niveau postsecondaire. Un.e ou deux autres 
étudiant.es atikamekw de niveau postsecondaire occupent le 
rôle d’assistant.es de recherche chaque été (Charest, 2006). 
Chacun d’eux développe et réalise un projet de recherche en 
fonction de leurs intérêts personnels et de la thématique des 
camps. Ces assistant.es participent à la documentation et la 
mise en valeur des savoirs atikamekw, tout se familiarisant 
avec les méthodes de collecte et d’analyse de données à 
partir d’une perspective autochtone (Blanchet-Cohen, 
Drouin-Gagné, Dufour, E. et Picard, 2021). Le projet Matakan 
sert donc de lieu d’apprentissage à différents niveaux pour 
ces jeunes, autant au niveau des pratiques de recherche qu’à 
travers la rencontre d’ainé.es, d’expert.es et de passeurs 
culturels de leur communauté. 

CONCLUSION
Les voix, la présence et les perspectives des jeunes 
traversent l’ensemble du projet, que ce soit dans la structure 
de gouvernance, dans les réalisations et activités, dans les 
créations ou dans la programmation, mais aussi dans les 
responsabilités et les rôles attribués au sein de l’équipe. 
Plusieurs jeunes interviennent comme chercheur.es ou 
passeur.es culturel.les, guides ou mentors, renforçant ainsi la 
fierté d’être atikamekw nehirowisiw. Le principe de solidarité 
et d’engagement est un aspect central d’une démarche qui 
s’inscrit en continuité avec les préoccupations des services 
éducatifs et de l’école secondaire de Manawan. D’après 
plusieurs intervenant.es, les jeunes qui vivent ces camps 
apprennent également les valeurs de persévérance qu’ils 
et elles tentent d’appliquer ensuite en milieu scolaire. De 
nombreux jeunes désirent revenir année après année. Plusieurs 
ont entamé ou développé leurs projets d’études supérieures 
après leur participation en tant qu’assistant.e de recherche.

En mai 2025, un rassemblement a réuni près de 50 partenaires 
à Manawan afin d’échanger sur les réalisations passées, sur 
les perspectives d’avenir et sur la pertinence de réunir des 
compétences, des connaissances et des idées autour de 
cette thématique des enseignements du territoire. Tous les 
partenaires invités ont ainsi exprimé le souhait de poursuivre 
et de développer cette démarche. Ce développement se 
poursuivra dans différents endroits : il se concentrera sur 
les deux autres communautés atikamekw de Wemotaci et 
Opitciwan, ainsi que sur les communautés innues (Basse 
Côte Nord, Québec), certaines régions de l’Ouest canadien 
et le Brésil. En attendant, l’équipe du projet et les jeunes de 
Manawan ont proposé de rendre hommage à l’aîné et doyen 
Joseph Ottawa à travers la thématique 2025 des camps : Ni 
ka mirawok kaskina ka ki mirikowian kiskeritamowin. Je vais 
leur transmettre les enseignements que j’ai reçus.

BIBLIOGRAPHIE 
Basile, S. (2017). Le rôle et la place des femmes Atikamekw dans la 
gouvernance du territoire et des ressources naturelles. [Thèse de 
doctorat, Université du Québec en Abitibi-Témiscamingue].

Blanchet-Cohen, N., Drouin-Gagné, M.-E., Dufour, E., & Picard, V. 
(2021). Jeunesses autochtones : Se réapproprier la recherche pour 
mieux se représenter soi-même. Revue d’études autochtones, 
51(2‑3), 125‑135. https://doi.org/10.7202/1097383ar 

Boucher, N. (2005). La transmission intergénérationnelle des savoirs 
dans la communauté innue de Mashteuiatsh: les savoir-faire et les 
savoir-être au coeur des relations entre les Pekuakamiulnuatsh. 
[Mémoire de maîtrise, Université Laval].

Charest, P. (2006). Les assistants de recherche amérindiens en 
tant que médiateurs culturels : Expériences en milieux innu et 
atikamekw du Québec. Études/Inuit/Studies, 29(12), 115129. 
https://doi.org/10.7202/013935ar

CNA, (2020).  Jeunesse Atikamekw Nehirowisiw, consultations 
nationales. Étape 3- Résultats du sondage Léger. En ligne : 
https://www.atikamekwsipi.com/public/images/wbr/uploads/
telechargement/Rapport-jeunesse-tape-3_V5_201013_R_0.
pdf?fbclid=IwAR3oA_sTlMoay8YJEymKx8gjbkyr6wiy_Nwds50F2-Z-
gDlRyMFUVt8cd70

Corntassel, J., & Hardbarger, T. (2019). Educate to perpetuate: 
Land-based pedagogies and community resurgence. International 
Review of Education, 65, 87-116.

Éthier, B. (2014). Nehirowisiw Kiskeritamowina: Acquisition, utilisation 
et transmission de savoir-faire et de savoir-être dans un monde de 
chasseurs.  Recherches amérindiennes au Québec,  44(1), 49-59. 

Gagné, N., & Jérôme, L. (2009). Jeunesses autochtones: 
affirmation, innovation et résistance dans les mondes 
contemporains. Presses de l’Université Laval, Québec. 

Goulet, J. G. A., & Harvey-Trigoso, K. (2005). L’espérance passe 
de la forêt au milieu scolaire: clivage et continuité dans les valeurs 
entre générations de Dènès Tha. Recherches amérindiennes au 
Québec, 35(3), 71-84.

Jérôme, L., Levac, É. & Quitich-Dubé, A. (2024). Projets et 
stratégies d’éducation par et pour les jeunes Atikamekw 
Nehirowisiwok: le territoire comme source d’espérance et de 
fierté. Dans N. Blanchet-Cohen & V. Picard (dir.), Les jeunesses 
autochtones au Québec : décolonisation, fierté et engagement. 
(p.140-166). Presses de l’Université Laval.

Jérôme, L. , Ottawa, S. et Petiquay, M-K. (2021). Projet Matakan : 
Autochtonisation de l’éducation et affirmation territoriale par 
l’enseignement en forêt pour des jeunes atikamekw du secondaire. 
Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les 
Premiers Peuples, 4, 34-37. 

Jérôme, L. Ottawa, S. et Moar, P. (2020). Matakan : transmission 
des savoirs et images de la décolonisation en milieu autochtone au 
Québec. ASDIWAL. Revue genevoise d’anthropologie et d’histoire 
des religions, 15, 71-85. 

Jérôme, L., & Veilleux, V. (2014). Witamowikok,«dire» le territoire 
atikamekw nehirowisiw aujourd’hui: territoires de l’oralité et 
nouveaux médias autochtones. Recherches amérindiennes au 
Québec, 44(1), 11-22.

Lavoie, K. (1999). Savoir raconter, ou, L’art de transmettre: 
territoire, transmission dynamique et relations intergénérationnelles 
chez les Wemotaci Iriniwok, Haute-Mauricie. [Mémoire de maîtrise, 
Université Laval].

Poirier, S. (2014). Atikamekw Kinokewin, «la mémoire vivante» Bilan 
d’une recherche participative en milieu autochtone. Recherches 
amérindiennes au Québec, 44(1), 73-83

Simpson, L. B. (2016). Land as pedagogy: Nishnaabeg intelligence 
and rebellious transformation. Decolonization: Indigeneity, 
Education & Society, 3(3), 1-25.

https://doi.org/10.7202/1097383ar
https://doi.org/10.7202/013935ar
https://www.atikamekwsipi.com/public/images/wbr/uploads/telechargement/Rapport-jeunesse-tape-3_V5_201013_R_0.pdf?fbclid=IwAR3oA_sTlMoay8YJEymKx8gjbkyr6wiy_Nwds50F2-Z-gDlRyMFUVt8cd70
https://www.atikamekwsipi.com/public/images/wbr/uploads/telechargement/Rapport-jeunesse-tape-3_V5_201013_R_0.pdf?fbclid=IwAR3oA_sTlMoay8YJEymKx8gjbkyr6wiy_Nwds50F2-Z-gDlRyMFUVt8cd70
https://www.atikamekwsipi.com/public/images/wbr/uploads/telechargement/Rapport-jeunesse-tape-3_V5_201013_R_0.pdf?fbclid=IwAR3oA_sTlMoay8YJEymKx8gjbkyr6wiy_Nwds50F2-Z-gDlRyMFUVt8cd70
https://www.atikamekwsipi.com/public/images/wbr/uploads/telechargement/Rapport-jeunesse-tape-3_V5_201013_R_0.pdf?fbclid=IwAR3oA_sTlMoay8YJEymKx8gjbkyr6wiy_Nwds50F2-Z-gDlRyMFUVt8cd70


Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
31

L’APPRENTISSAGE CONSTITUE 
UN TOUT QUI EST PLUS QUE  
LA SOMME DE CES PARTIES 2



L’APPRENTISSAGE CONSTITUE UN TOUT QUI EST PLUS QUE LA SOMME DE CES PARTIES

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
32

L’ENVOLÉE DE LA BERNACHE :  
LE RÉCIT DE L’AUTOCHTONISATION AU CSSRDS
Cet article est élaboré par des membres de l’équipe du Projet pilote en autochtonisation du Centre des services scolaire des 
Rives-du-Saguenay.

Cet article est un partage de pratiques. 

Le Centre de services scolaire des 
Rives-du-Saguenay (CSSRDS) a mis en 
œuvre, en 2022, un projet pilote novateur 
en autochtonisation. Depuis, chaque année 
scolaire, la bernache, l’image identitaire du 
projet, prend son envol.

L’analogie de la bernache symbolise 
l’esprit d’équipe, qui, avec dévouement et 
engagement, met en œuvre des initiatives 
pour soutenir la réussite éducative des élèves des Premières Nations et Inuits (PNI), en plus de 
mettre en valeur l’enseignement des cultures et des langues autochtones dans ses établissements 
scolaires. 

C’est donc avec humilité que ces quelques lignes sont écrites pour relater le récit de ce projet 
unique au Québec.

MISE EN CONTEXTE 
Depuis 2005, le ministère de l’Éducation du Québec (MEQ) reconnaît l’existence d’un écart 
significatif de réussite entre les élèves autochtones et l’ensemble des élèves du réseau scolaire 
québécois (VGQ, 2024). Ce constat est renforcé par des données récentes indiquant que le Québec 
affiche le taux le plus élevé d’Autochtones sans diplôme ou certificat parmi toutes les provinces 
canadiennes, avec une amélioration moyenne de seulement 19 % en vingt ans, comparativement 
à 34  % dans les autres provinces. Cette situation préoccupante a incité le Centre de services 
scolaire des Rives-du-Saguenay (CSSRDS) à entreprendre des initiatives ciblées pour répondre aux 
besoins éducatifs des élèves autochtones.

En 2007, le CSSRDS a déposé au MEQ le projet « Solidarité avec les Autochtones » pour contrer 
le taux élevé d’abandon scolaire chez les apprenants en formation générale des adultes (FGA). 
Ce projet a amorcé une réflexion au niveau des besoins spécifiques des élèves autochtones. En 
2014, à la suite de démarches, s’est concrétisé le projet « Mamu ». Celui-ci a pour but de favoriser 
la réussite éducative des élèves autochtones, notamment, en offrant un enseignement adapté 
à leurs besoins, en développant le sentiment d’appartenance et en faisant rayonner les cultures 
autochtones.

L’année suivante, en 2014-2015 avec la collaboration de partenaires par exemple le  : Centre 
d’amitié autochtone du Saguenay, l’Université du Québec à Chicoutimi, le MEQ, etc. un autre 
projet voit le jour : « Petapan ». Reposant sur une multitude de pratiques novatrices qui respectent 
les préoccupations et les particularités associées aux cultures autochtones, le projet vise à soutenir 
la réussite des élèves autochtones du primaire en milieu urbain (CTREQ, 2021). 

En parallèle, d’autres initiatives ont été développées, dont l’adaptation du programme « Protection 
et exploitation du territoire faunique » en formation professionnelle (FP) avec la collaboration de 
l’UQAC. À partir des connaissances ancestrales, la formation réalisée directement en communauté 
répondait à des besoins spécifiques identifiés par les communautés de Pessamit et Uashat mak 
Mani-Utenam. 

L’évolution des initiatives du CSSRDS pour accompagner les élèves autochtones avec les projets 
Mamu et Petapan a suscité l’intérêt du ministère de l’Éducation. Face aux résultats prometteurs 
de ces actions, un représentant du MEQ a demandé à la direction du Centre de services s’il était 
possible d’inclure les perspectives autochtones dans tous ses établissements. Si oui, comment ? 

Liliane-Carmen Awashish
Agente sociale de liaison, 
Centre de services scolaire  
des Rives-du-Saguenay

Marie-Pier Caouette- 
Lampron
Conseillère pédagogique, 
Centre de services scolaire  
des Rives-du-Saguenay

Sophie Cloutier
Enseignante en adaptation 
scolaire, Centre de 
services scolaire des 
Rives-du-Saguenay

Lancy Gagnon
Gestionnaire du projet en 
autochtonisation, Centre 
de services scolaire des 
Rives-du-Saguenay



L’APPRENTISSAGE CONSTITUE UN TOUT QUI EST PLUS QUE LA SOMME DE CES PARTIES

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
33

Ces interrogations ont donné naissance à un projet pilote 
innovant d’autochtonisation au sein du CSSRDS.

PRÉSENTATION DU PROJET
L’autochtonisation de l’éducation représente un défi majeur 
dans le contexte québécois, où il est essentiel de dépasser 
les pratiques héritées du colonialisme pour construire 
des environnements éducatifs respectueux des cultures 
autochtones. Conscient de cette réalité, plutôt que de 
reproduire des schémas coloniaux en laissant les discussions 
sur l’autochtonisation à des allochtones, le projet pilote en 
autochtonisation a misé sur une approche collaborative et 
équitable.

Pour ce faire, le CSSRDS a fait l’embauche d’employés 
autochtones dans divers corps d’emploi pour travailler au 
projet et a instauré un comité consultatif composé de membres 
autochtones Atikamekw et Innus vivant en communauté. À 
la manière d’une formation en V de bernaches, où chaque 
membre optimise l’effort collectif, ce comité offre une 
perspective globale et enrichissante qui permet d’avancer 
ensemble vers un objectif commun : bâtir un environnement 
éducatif inclusif et respectueux qui valorise les savoirs et les 
langues autochtones tout en favorisant la réussite éducative.

ORIENTATIONS DU PROJET
Le projet pilote en autochtonisation inspiré par le rapport 
de la Commission de la vérité et de la réconciliation (2015) 
et des résultats du projet Petapan (Couture et al., 2021) 
s’articule autour de quatre axes.

Axe 1 : Soutien et accompagnement des élèves, de leurs 
familles et des équipes-écoles 

L’équipe multidisciplinaire du projet a développé une 
offre de services organisée selon le modèle de la réponse 
à l’intervention (RAI). Cette offre décrit les différentes 
spécialités disponibles pour soutenir la réussite éducative des 
élèves des PNI, telles que l’orthopédagogie, l’orthophonie, 
le travail social, ainsi que des services de traduction et 
d’interprétation pour faciliter l’accessibilité à des formulaires 
et soutenir les interactions culturelles.

« Mon implication en tant qu’interprète 
Atikamekw a été pour moi très enrichissante. 
J’ai pu observer le lien de confiance s’établir 
rapidement entre moi et l’élève. En effet, le fait 
de me présenter en Atikamekw a été bénéfique, 
car c’est une langue qui lui est familière. De 
plus, les parents se sont sentis en sécurité en ma 
présence, car ils pouvaient s’exprimer librement 
dans leur langue maternelle. » 

	– Interprète Atikamekw 

Les interventions de l’équipe multidisciplinaire se réalisent 
avec la collaboration et la participation de l’équipe-école. 
Les services sont directement offerts auprès des élèves et 
des écoles ou indirectement en service-conseil. En effet, le  

projet vise à ce que les pratiques probantes soient par la 
suite perpétuées dans les milieux par le personnel en place.

« L’équipe est super proactive. Un énorme merci 
pour le bon travail de votre travailleuse sociale qui 
nous supporte dans un dossier qu’on a référé à 
votre service. Cela a fait toute la différence. » 

	– Direction adjointe  - 
école secondaire (CSSRDS)

Dans le cadre de l’axe  1, des outils pédagogiques et 
d’accompagnement culturellement adaptés ont été 
développés. Parmi ceux-ci figurent des pictogrammes 
conçus pour les enfants des Premiers Peuples, un guide 
pédagogique basé sur le livre Kukum, des trousses « Petits 
mocassins » pour accompagner la transition des enfants 
vers le préscolaire, ainsi qu’une banque de ressources en 
ligne et des activités culturelles clé en main à l’intention des 
enseignants.

Des milieux d’accueil culturellement significatifs ont 
également été aménagés dans deux écoles secondaires. Ces 
lieux permettent de bénéficier de soutien pédagogique et 
social dispensé par des intervenants formés et sensibilisés 
aux réalités et enjeux autochtones. Ils favorisent également 
les échanges entre élèves autochtones et allochtones, en 
créant des opportunités de rencontre autour d’activités 
basées sur leurs intérêts communs.

« Moi au local Mitshuapiss, j’aime toute ! » 

	– Élève autochtone – école secondaire (CSSRDS)



L’APPRENTISSAGE CONSTITUE UN TOUT QUI EST PLUS QUE LA SOMME DE CES PARTIES

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
34

Puis, la fin de l’année scolaire se termine avec un gala 
célébrant la persévérance scolaire des élèves autochtones. 
La mise en candidature des élèves est complétée par des 
intervenants du milieu scolaire, reconnaissant ainsi leur 
détermination et leur engagement dans leur parcours 
éducatif. Ce gala revêt une importance particulière, car il 
inclut les familles des élèves, renforçant ainsi le lien entre 
l’école et la communauté autochtone. Cette célébration 
collective permet de valoriser non seulement les efforts 
individuels des élèves, mais aussi le soutien crucial de leur 
entourage dans leur réussite éducative.

Axe 2 : Sensibilisation culturelle auprès des élèves et 
employés

Le deuxième axe du projet en autochtonisation se concentre 
sur la sensibilisation culturelle, visant à promouvoir une 
meilleure compréhension des cultures et des réalités 
autochtones.

Pour les élèves, de nombreuses activités sont proposées, 
couvrant les niveaux d’enseignement, du préscolaire à 
la formation générale des adultes et professionnelle. 
Ces activités comprennent des ateliers  : éveil à la langue 
Atikamekw, fabrication de bâtons de la parole et de sacs de 
médecine, contes et légendes autochtones, réalisation de 
fresques collectives avec des artistes autochtones, sorties 
éducatives en communauté, conférences, etc.

Pour le personnel du CSSRDS, un large éventail de 
formations est proposé, allant de la sensibilisation générale 
à des approches spécifiques selon les corps d’emploi. 
Ces formations sont offertes pour outiller l’ensemble du 
personnel, quel que soit leur rôle au sein du Centre de 
services, afin de mieux comprendre et répondre aux besoins 
des élèves autochtones.

Afin de renforcer son engagement envers la reconnaissance 
des cultures autochtones, le CSSRDS a intégré à son 
calendrier scolaire la Journée nationale de la vérité et de 
la réconciliation (30 septembre) et la journée nationale des 
peuples autochtones (21 juin). Le 30 septembre 2024, près 
de 1000 élèves ont marché sous la pluie en compagnie du 
Grand Chef du Conseil de la Nation Atikamekw, Constant 
Awashish, pour commémorer les survivants des pensionnats 
autochtones.

« Je crois que l’impact de cette journée sur son 
estime personnelle, sa confiance en lui ainsi que 
sur sa construction identitaire est non mesurable. 
Merci mille fois pour ça ! » 

	– Enseignante d’un élève autochtone  
participant à la marche

Axe 3 : Collaboration et partenariat  
Dès le début du projet, le Centre de services scolaire des 
Rives-du-Saguenay a eu comme priorité d’entreprendre des 
démarches proactives pour faire connaître ses orientations 
auprès des familles, des communautés des Premiers Peuples 
et des partenaires essentiels comme le centre Mamik, mais 
aussi des chercheurs universitaires. Ces démarches ont permis 
d’établir des collaborations importantes afin de s’assurer que 
les initiatives entreprises répondent aux besoins spécifiques 
des apprenants autochtones en milieu urbain.

Axe 4 : Insertion et rétention de personnel professionnel 
autochtone

Dans le cadre de cet axe, le Centre de services a embauché 
plusieurs professionnels autochtones au sein de son équipe 
multidisciplinaire. Ces employés occupent des postes variés 
et essentiels, tels que : agente sociale de liaison, interprète, 
traductrice, technicien en loisirs, technicienne en travail 
social et secrétaire.

Un accompagnement en lien avec l’insertion sociale et 
professionnelle des travailleurs autochtones a été réalisé avec 
les ressources humaines par la professeure et chercheure 
Émilie Deschênes de l’UQAT. Par ailleurs, le CSSRDS a 
constaté une hausse de candidatures autochtones pour 
travailler au sein de ses établissements. 



L’APPRENTISSAGE CONSTITUE UN TOUT QUI EST PLUS QUE LA SOMME DE CES PARTIES

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
35

CONCLUSION ET PERSPECTIVES DE 
DÉVELOPPEMENT
Ce survol du chemin parcouru par la bernache permet de 
mettre en lumière certains constats :

	→ L’auto-identification des élèves PNI est un défi 
complexe, mais crucial pour optimiser les services ;

	→ La résistance des milieux peut parfois freiner 
certaines initiatives. La sensibilisation du personnel 
est donc essentielle pour créer des environnements 
culturellement sécurisants ;

	→ La stabilité des membres de l’équipe et le 
recrutement des employés PNI sont primordiaux pour 
assurer un continuum des services ;

	→ L’intégration des perspectives autochtones dans les 
pratiques éducatives demeure un défi, mais s’avère 
essentielle pour que les établissements scolaires 
soient des milieux inclusifs.

Pour la deuxième phase, le projet vise à :

	→ Établir un point de services pour faciliter les 
transitions scolaires des élèves et familles autochtones 
qui arrivent en milieu urbain ou qui retournent en 
communauté ;

	→ Partager les pratiques efficaces avec d’autres centres 
de services scolaires ;

	→ Poursuivre la mise en œuvre des recommandations du 
comité consultatif : encourager les échanges culturels, 
valoriser les langues autochtones et intensifier la 
sensibilisation aux réalités autochtones.

La principale limite du projet reste le financement, 
initialement prévu pour trois ans. Malgré l’incertitude d’un 
nouveau soutien financier du MEQ, le Centre de services 
scolaire des Rives-du-Saguenay s’engage à poursuivre sa 
démarche d’autochtonisation.

Note :
Ce projet a été rendu possible grâce à la collaboration du 
Centre Mamik, au soutien du ministère de l’Éducation et à 
la confiance du comité consultatif composé de membres 
autochtones de communautés Atikamekw et Innues.

RÉFÉRENCES
Couture, C., Bacon, M., Aurousseau, E., Pulido, L., Jacob, E., 
Lavoie, C., Duquette, C., Bizot, D. (2021) « Projet Petapan : 
Pratiques pour soutenir la réussite d’élèves autochtones en milieu 
urbain ». Centre de services scolaires des Rives-du-Saguenay 
(CSSRDS), Centre des Premières Nations Nikanite (CPNN) UQAC, 
Centre d’amitié autochtone du Saguenay (CAAS) et Centre de 
transfert pour la réussite éducative du Québec (CTREQ).

Commission de vérité et réconciliation du Canada (dir.). (2015). 
« Honorer la vérité, réconcilier pour l’avenir : Sommaire du 
rapport de la Commission de vérité et réconciliation du Canada ». 
McGill-Queen’s University Press.

Statistique Canada (2017). « Croissance démographique : Un 
aperçu des statistiques sur les Autochtones ». Canada [en ligne].

Vérificatrice générale du Québec. (2024). Chapitre 4 : Autochtones. 
Rapport annuel. Récupéré de https://www.vgq.qc.ca/Fichiers/
Publications/rapport-annuel/209/VGQ_Nov2024_ch4-Autochtones_
web.pdf

https://www.vgq.qc.ca/Fichiers/Publications/rapport-annuel/209/VGQ_Nov2024_ch4-Autochtones_web.pdf
https://www.vgq.qc.ca/Fichiers/Publications/rapport-annuel/209/VGQ_Nov2024_ch4-Autochtones_web.pdf
https://www.vgq.qc.ca/Fichiers/Publications/rapport-annuel/209/VGQ_Nov2024_ch4-Autochtones_web.pdf


L’APPRENTISSAGE CONSTITUE UN TOUT QUI EST PLUS QUE LA SOMME DE CES PARTIES

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
36

DES PRATIQUES INSPIRANTES À DÉCOUVRIR  
POUR TOUS LES MILIEUX ÉDUCATIFS
Action concertée en sécurisation culturelle — Études de pratiques en sécurisation culturelle développées sur la Côte-Nord 
pour soutenir la persévérance scolaire et la réussite éducative de personnes apprenantes innues.

CONTEXTE
Dans un engagement collectif pour soutenir la persévérance et la réussite scolaires des Premiers 
Peuples, une action concertée (Couture et al. 2024) a été menée et a permis de documenter 
des pratiques de sécurisation culturelle inspirées par l’expérience des personnes travaillant 
au quotidien avec des jeunes et des adultes des communautés innues de la Côte-Nord. Une 
proposition de modèle a émergé de l’analyse de ces exemples de pratiques, ainsi que des outils 
de transfert et des pistes d’action. Cet article donne un aperçu de ces réalisations et des résultats 
de la recherche qui a été menée à ce sujet en se basant sur la culture et l’expérience de personnes 
œuvrant dans les services d’éducation de la petite enfance jusqu’à l’université, en contextes innu 
et provincial. Il est possible d’écouter les témoignages des personnes participantes sur le site Web 
suivant : https://securisationculturelle.ca/. Les rapports de recherche et les outils de transfert sont 
également disponibles sur ce site.

RÉALISATION
La recherche a été menée avec le soutien de La Boîte Rouge VIF, de l’Institut Tshakapesh et 
du Centre des Premières Nations Nikanite de l’UQAC, dans un esprit de reconnaissance et de 
valorisation des savoirs d’expérience et des savoirs culturels. Au total, 81 personnes participantes 
provenant de la Côte-Nord, dont 41 personnes innues, ont été rencontrées de mars 2021 à juin 
2022. Ces rencontres (50 en tout), faites de partages et de discussions, ont permis de mettre en 
lumière des exemples de pratiques susceptibles de favoriser la persévérance et la réussite des 
jeunes et des adultes des Premiers Peuples. Les réunions avaient comme objectif d’identifier 
les bons coups et les défis à relever, de reconnaître et de mettre en valeur ce qui se fait dans les 
milieux éducatifs de la Côte-Nord, et de valider les pratiques les plus pertinentes culturellement. 
Pour ce faire, la présence de la cochercheuse innue, Julie Rock Katshishkutamatshesht, qui 
complète à l’UQTR sa thèse de doctorat sur des pratiques de sécurisation culturelle en formation 
professionnelle, était indispensable.

PROPOSITION D’UN MODÈLE
Au cours du projet, 44 exemples de pratiques ont été répertoriés et regroupés en 12 champs 
d’intervention (catégories). Ces champs d’intervention, repris dans le modèle qui émerge 
de ce travail collaboratif, permettent de saisir l’importance du travail collectif pour soutenir la 
persévérance et la réussite des Premiers Peuples. Inspiré par Bronfenbrenner (1996 ; repris par 
Loiselle, 2011 ; Manningham et al., 2011), le modèle montre l’importance de mettre en relation la 
classe, l’école, la communauté, et la famille, pour travailler au bien-être et à la réussite des jeunes 
et des adultes des Premiers Peuples. Ces personnes autochtones doivent évoluer dans un milieu 
de vie sécurisant et stimulant, leur permettant d’affirmer avec fierté leur identité. Les champs 
d’intervention évoqués dans les discussions sont multiples et interreliés : l’accompagnement de 
l’enfant, de l’élève et de la famille, le travail communautaire, la transmission culturelle, les activités 
de rencontre et de partage culturel entre allochtones et autochtones, les services professionnels, 
les ressources pédagogiques, l’éducation et l’enseignement, le milieu communautaire, la 
formation du personnel, la gestion, les collaborations interprofessionnelles et interculturelles, ainsi 
que les programmes. Toutes ces dimensions doivent être prises en compte dans une approche de 
sécurisation culturelle visant à soutenir la persévérance et la réussite. Le défi est de les coordonner, 
dans un travail collectif et un projet de société, et ce, afin d’assurer la pérennité des changements 
mis en place et des retombées pour les personnes apprenantes.

Christine Couture, 
UQAC

Julie Rock, UQTR

Emmanuelle 
Aurousseau, UQAC

Jean-François Vachon, 
BRV - Chaire UNESCO 
en transmission culturelle 
chez les Premiers Peuples 
comme dynamique 
de mieux-être et 
d’empowerment, UQAC

https://securisationculturelle.ca/


L’APPRENTISSAGE CONSTITUE UN TOUT QUI EST PLUS QUE LA SOMME DE CES PARTIES

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
37

L’écoute, l’entraide, l’accueil (e minu-utinitunanut), le 
respect (ishpetenitamun) et la bienveillance (minuteieun) 
font partie de ces principes. 

À cela s’ajoute un rapport de recherche postdoctorale 
sur la mobilisation des perspectives autochtones dans les 
programmes scolaires, réalisé par Emmanuelle Aurousseau, 
et des outils de transfert qui sont autant de sources 
d’inspiration pour les milieux de pratique et de recherche.

Rappelons que la réussite est d’abord un accomplissement 
personnel et social. Elle ne correspond pas nécessairement 
aux critères de persévérance et de réussite au sens scolaire 
ou professionnel (Blanchet-Cohen et al., 2021 ; Mansour, 
Maltais et Cook, 2019 et 2021 ; CSÉ, 2017 ; OCDE, 2018). À 
ce propos, des personnes participantes ont utilisé ces termes 
pour évoquer des critères de réussite  : langue, culture, 
fierté, intérêt, curiosité, rire, sourire, entraide, intégration 
sociale, avoir un but dans la vie, etc. Pour elles, chaque 
réussite compte et le diplôme est loin d’être le seul critère 
de réussite. Il est même question de « réussite identitaire ». 
Un accompagnement respectueux et bienveillant de la 
part de personnes agentes de liaison, intervenantes, aides 
pédagogiques, conseillères, consultantes, enseignantes et 
directrices, sensibles aux réalités des jeunes et des adultes 
des Premiers Peuples, ressort comme élément central pour 
soutenir la persévérance scolaire et la réussite éducative. 

La collaboration entre les personnes intervenantes est 
essentielle pour accompagner les personnes apprenantes 
et leur famille vers un accomplissement porteur de réussite. 
Les principaux défis à relever sont étroitement liés à la 
langue d’enseignement, à l’évaluation, au matériel scolaire, 
aux programmes et aux liens à établir entre allochtones 
et autochtones, ce qui appelle à un engagement collectif. 
Notre travail se poursuit d’ailleurs dans un projet inédit de 
mobilisation des perspectives autochtones dans la formation 
(MEES, 2024-2025) sous l’éclairage des pistes d’action à 
retenir.

PISTES D’ACTION
Les résultats de la recherche nous portent à retenir les pistes 
d’action suivantes :

1.	 Créer et maintenir un lien de confiance par un 
accompagnement respectueux et bienveillant des 
jeunes, des adultes et des familles ;

2.	 Engager tout le personnel scolaire dans un processus 
de sécurisation culturelle ;

3.	 Valoriser les ancrages culturels dans l’enseignement ;

4.	 Considérer le contexte plurilingue des personnes 
apprenantes ;

5.	 Ajuster les outils et les critères d’évaluation ;

6.	 Revoir les programmes de plusieurs disciplines 
scolaires pour y intégrer des savoirs, des réalités et 
des perspectives autochtones ;

7.	 Développer des ressources et du matériel 
culturellement signifiant pour les personnes 
apprenantes ;

8.	 Reconnaître pleinement la compétence 15 et l’intégrer 
de façon explicite au référentiel de compétences 
professionnelles à l’enseignement ;

9.	 Mobiliser les savoirs, les réalités et les perspectives 
autochtones dans la formation de l’ensemble du 
personnel enseignant et scolaire ;

10.	Soutenir les collaborations ainsi que les maillages 
interculturels et interprofessionnels ;

11.	Favoriser la rencontre interculturelle. 

Figure 1 : Modèle de sécurisation culturelle pour soutenir la persévérance et la réussite des personnes apprenantes issues des 
Premiers Peuples

Les exemples de pratiques, partagées par 
les personnes participantes et répertoriées 
dans chacun des champs d’intervention, sont 
décrits avec plus de précision dans le rapport 
de recherche publié sous l’adresse Web 
suivante : https://bit.ly/Rapport-ACPSC. 

Des capsules vidéo ont été réalisées avec le 
consentement des personnes participantes 
qui y figurent. Il est possible de les visionner 
à cette adresse Web :  
https://securisationculturelle.ca/pratique/. 

Des principes d’intervention ont été dégagés 
de ces vidéos et peuvent être consultés sous 
cet hyperlien : https://securisationculturelle.
ca/principes-dintervention/. 

https://bit.ly/Rapport-ACPSC
https://securisationculturelle.ca/pratique/
https://securisationculturelle.ca/principes-dintervention/
https://securisationculturelle.ca/principes-dintervention/


L’APPRENTISSAGE CONSTITUE UN TOUT QUI EST PLUS QUE LA SOMME DE CES PARTIES

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
38

CONCLUSION
NUITSHIMAKAN, soyons des co-marcheurs et des 
co-marcheuses, apprenons à naviguer ensemble, en toute 
égalité, pour relever le grand défi collectif de la sécurisation 
culturelle. C’est le message que nous souhaitons transmettre 
en guise de conclusion de ce projet d’action concertée, 
message qui nous a été transmis par Lucien St-Onge de 
Uashat mak Mani-utenam, du cercle des sages de la Chaire 
UNESCO en transmission culturelle comme dynamique de 
mieux-être et d’empowerment de l’UQAC. 

Nous souhaitons exprimer une pensée toute spéciale à notre 
regrettée Elisabeth Kaine, qui nous a accompagnés dans ce 
projet. Nous tenons aussi à remercier tout particulièrement 
Jean St-Onge, du cercle des sages de la Chaire UNESCO, 
pour son aide précieuse, et Marco Bacon, qui a soutenu 
notre initiative.

Merci également à tous les organismes partenaires de la 
recherche : le ministère de l’Éducation et de l’Enseignement 
supérieur (MEES), la Société du Plan Nord (SPN), le Secrétariat 
aux affaires autochtones (SAA) et le Fonds de recherche du 
Québec — Société et culture (FRQSC).

Et à toutes les personnes participantes qui ont généreusement 
accepté de partager leurs savoirs culturels et d’expérience, 
tshinashkumitinau !

RÉFÉRENCES 
Blanchet-Cohen,N., Robert-Careau, F. et Pinsonneault, A. (2021). 
« Repenser le soutien des transitions scolaires pour les jeunes 
autochtones en milieu urbain ». Éducation et Francophonie, 49(1), 
p. 112-132. https://doi.org/10.7202/1077004ar

Conseil supérieur de l’éducation du Québec. (2017). Pour une 
école riche de tous ses élèves: s’adapter à la diversité des élèves, 
de la maternelle à la 5e année du secondaire. Québec, Le Conseil, 
155 p.

Couture, C., Kaine, E., Rock, J., Pinette, S., Aurousseau, E., 
Blanchet-Garneau, A., Baron, M-P., Cook, M., Dion, J., Duquette, 
C., Jacob, E., Marchand, A., Pulido, L., Tremblay, M-L., et 
Vachon, J-F. (2024). Étude de pratiques de sécurisation culturelle 
développées sur la Côte-Nord pour soutenir la persévérance 
scolaire et la réussite éducative d’apprenant.e.s innu.e.s. Rapport 
de recherche : Action concertée en sécurisation culturelle. FRQSC. 
Chaire UNESCO en transmission culturelle, UQAC. Étude de 
pratiques de sécurisation culturelle développées conjointement 
avec des acteurs et actrices de milieux éducatifs situés au nord du 
49e parallèle, pour soutenir la persévérance scolaire et la réussite 
éducative des élèves autochtones.

Loiselle, M., Bourdaleix-Manin, A.-L., Potvin, M., et Joly, C. (2011). 
Le retour des jeunes enfants dans la communauté algonquine 
de Kitcisakik : Une recherche-action visant l’engagement de la 
communauté envers la santé et le bien-être des enfants. Val-d’Or 
(Québec): Université du Québec en Abitibi-Témiscamingue. Repéré 
à l’adresse Web : https://depot.erudit.org/bitstream/003576dd/1/
Loiselle_et_al_Rech_action_Kitcisakik_2011.pdf 

Manningham, S., Lanthier, M., Wawanoloath, M. A., Connelly, 
J.-A., et LARESCO. (2011). Cadre de référence en vue de soutenir 
la persévérance scolaire des élèves autochtones à la Commission 
scolaire de l’Or-et-des-Bois. Rouyn-Noranda, Université du Québec 
en Abitibi-Témiscamingue, 88 p. https://www.csob.qc.ca/intranet/_
files/files/pdf/Cadre_reference_autochtone.pdf 

Mansour, A., D. Maltais et M. Cook. (2019). « Le décrochage 
scolaire chez les jeunes autochtones : une réalité différente dans 
la communauté d’Essipit ? ». Revue de la persévérance et de la 
réussite scolaires chez les Premiers Peuples, 3, p. 87-89.

OCDE. (2018). La réussite scolaire des élèves autochtones : 
Pratiques prometteuses. Paris, Éditions OCDE. https://doi.
org/10.1787/9789264291676-fr

https://doi.org/10.7202/1077004ar
https://depot.erudit.org/bitstream/003576dd/1/Loiselle_et_al_Rech_action_Kitcisakik_2011.pdf
https://depot.erudit.org/bitstream/003576dd/1/Loiselle_et_al_Rech_action_Kitcisakik_2011.pdf
https://www.csob.qc.ca/intranet/_files/files/pdf/Cadre_reference_autochtone.pdf
https://www.csob.qc.ca/intranet/_files/files/pdf/Cadre_reference_autochtone.pdf
https://doi.org/10.1787/9789264291676-fr
https://doi.org/10.1787/9789264291676-fr


L’APPRENTISSAGE CONSTITUE UN TOUT QUI EST PLUS QUE LA SOMME DE CES PARTIES

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
39

DU MENTORAT DANS L’ATTESTATION D’ÉTUDES  
COLLÉGIALES (AEC) EN TECHNIQUES POLICIÈRES  
AUTOCHTONES : UN OUTIL EFFICACE POUR L’HARMONISATION  
DES RELATIONS CULTURELLES AVEC LES PREMIERS PEUPLES

CONTEXTE 
Depuis 25 ans, le Service de la formation continue du Collège d’Alma œuvre à former des policiers 
et policières autochtones au moyen du programme d’AEC en Techniques policières autochtones 
(TPA). À ce jour, plusieurs centaines d’étudiants et étudiantes ont bénéficié de cette formation, 
laquelle est intimement liée à l’autonomisation des communautés autochtones du Québec et 
à leur réappropriation de certains pouvoirs. Dans les années 1990, afin d’assurer une gestion 
sécuritaire adaptée aux réalités des communautés autochtones, le besoin de policiers et policières 
autochtones s’est imposé. C’est dans cette optique que le Collège d’Alma s’est engagé à 
développer un programme spécifique, visant non seulement la formation professionnelle, mais 
également la mise en place d’une approche humaniste du droit à l’éducation.

Aujourd’hui, le programme de Techniques policières autochtones (TPA) continue d’évoluer afin de 
répondre aux défis rencontrés par les étudiants et étudiantes des Premiers Peuples. La lecture des 
conclusions du Comité de recherche sur les transitions aux études supérieures des étudiants et 
étudiantes autochtones (2023) et l’observation des personnes étudiantes depuis plusieurs années, 
nous portent à constater que le besoin en sécurisation culturelle grandit et se fait de plus en plus pressant.

La gestion de l’isolement et du déracinement ressentis par les personnes étudiantes évoluant 
dans un environnement académique exigeant est primordiale. Pour favoriser la persévérance et la 
réussite scolaire, il est selon nous essentiel de stimuler la motivation des étudiantes et étudiants 
en renforçant leur réseau de soutien avec des personnes paires.

Par ailleurs, dans son plan stratégique 2022-2027, le Collège d’Alma s’est donné comme mandat 
d’être un allié fort des communautés autochtones en soutenant et consolidant les efforts de 
sécurisation culturelle dans les institutions collégiales. L’établissement a ainsi commencé par 
mettre en pratique ce principe dans son programme de soins infirmiers. 

OBJECTIFS
Le mentorat est une approche éprouvée dans de nombreux contextes éducatifs pour améliorer 
la motivation et la réussite scolaire. Stéphane Martineau et Joséphine Mukamurera (2012) 
constatent, dans leur article sur le soutien à l’insertion professionnelle, que le mentorat peut 
prendre plusieurs formes, telles que le tutorat, le parrainage, le coaching ou le jumelage, et qu’il 
est largement utilisé dans les établissements d’enseignement supérieur. Aux États-Unis, plus de 
71 % des grandes écoles offrent un service de mentorat, reconnaissant ses nombreux bénéfices 
pour l’intégration et le développement des personnes étudiantes. Inspiré par ces modèles, le 
projet présenté ici vise à structurer une approche de mentorat adaptée aux réalités autochtones, 
c’est-à-dire favorisant un accompagnement culturellement sécurisant et bénéfique pour la 
population étudiante autochtone.

L’instauration d’un programme de mentorat constitue une étape essentielle pour assurer une 
formation complète aux policiers et policières autochtones de demain et pour favoriser leur 
réussite. Ce programme a pour objectif de jumeler des personnes qui suivent actuellement le 
programme de TPA avec des personnes diplômées du même programme et à présent en poste 
comme policier ou policière. L’idée est de renforcer le réseau de soutien des personnes étudiantes 
et de leur offrir un accompagnement personnalisé au moyen d’échanges avec des personnes 
mentores ayant vécu des expériences similaires. Le programme vise également à réduire le 
sentiment d’imposteur ou d’impostrice et à accroître la motivation des étudiants et étudiantes en 
leur permettant de s’identifier à des modèles de réussite. Le partage d’expérience dans la relation 
mentorale est la clé de voute de ce modèle. En intégrant les valeurs et la culture autochtones 
dans la formation policière, cette initiative contribue à rendre le programme plus inclusif et mieux 
adapté aux réalités des communautés.

Cédric Girard 

Formation continue 
du Collège d’Alma



L’APPRENTISSAGE CONSTITUE UN TOUT QUI EST PLUS QUE LA SOMME DE CES PARTIES

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
40

RÉCIT DE PRATIQUE
Le centre autochtone Mamo Meskanaw  (Espace France 
Robertson)  du Collège d’Alma joue un rôle central dans 
la structure des échanges entre personnes mentores et 
personnes mentorées. Les rencontres individuelles et 
collectives sont organisées sous sa gouverne. Un suivi 
rigoureux est assuré par la personne coordonnatrice de 
projet et l’aide pédagogique à l’apprentissage (APA) de la 
formation continue. Cette dernière supervise l’implantation 
et l’évaluation du programme afin d’en garantir l’efficacité. 
Notez que ce projet s’inscrit dans une démarche plus large 
d’autochtonisation  ou «  d’harmonisation des relations 
culturelles » (expression que nous préférons) de la formation 
collégiale. En effet, en adaptant l’approche pédagogique, il 
permet d’augmenter le taux de diplomation des policiers et 
policières autochtones et de favoriser la réappropriation de 
l’identité autochtone au sein des communautés. Il contribue 
également à réduire le déracinement culturel ressenti par 
les personnes étudiantes autochtones lorsqu’elles arrivent 
en milieu urbain, à Alma, et qu’elles poursuivent des études 
dans un contexte allochtone. Finalement, cette initiative 
répond aux besoins grandissants de recrutement dans les 
corps de police autochtones.

Le mentorat se veut une approche à la fois structurée 
et flexible. Il doit conserver une dimension informelle et 
permettre une certaine souplesse dans les interventions et 
les relations, afin que les horaires des personnes mentores 
et mentorées ne soient pas trop surchargés. Le projet 
repose en outre sur une approche collaborative impliquant 
le corps professoral, les personnes étudiantes, les personnes 
diplômées et les partenaires autochtones. Il se décline 
en plusieurs étapes, incluant celle de l’identification des 
personnes mentores et des personnes mentorées par le 
recrutement d’anciens étudiants ou d’anciennes étudiantes 
volontaires et par la sélection de la population étudiante 
actuelle souhaitant bénéficier du programme. Une formation 
est offerte aux personnes mentores afin de les sensibiliser aux 
enjeux spécifiques de la population étudiante autochtone 
et aux bonnes pratiques du mentorat. Un cadre structuré 
définit les objectifs, les modalités d’échange et les outils de 
suivi nécessaires à la réussite du programme.

Un Guide de mentorat a été conçu par Cédric Girard avec 
l’aide du Département de sciences humaines du Collège 
d’Alma ainsi que du centre Diversité Artistique Montréal 
(projet M.A.P.) où Jérôme Pruneau a œuvré pendant plusieurs 
années.

Le nombre de rencontres, leur durée et les lieux sont laissés 
à la discrétion des binômes (personne mentore/personne 
mentorée). Par la suite, des rencontres régulières, tant 
individuelles que collectives, sont organisées pour favoriser 
le partage d’expérience et le soutien mutuel. Enfin, une 
évaluation continue du programme est réalisée durant tout 
le processus, notamment par un sondage, afin d’ajuster les 
interventions et d’optimiser les résultats.

BILAN DES COHORTES
La cohorte pilote de l’hiver 2024 comptait huit jumelages. 
À la suite de cette expérience positive, le projet a été 
reconduit avec une deuxième cohorte, à l’automne 2024. 
Toutes les personnes étudiantes, à l’exception d’une seule, 
ont manifesté un intérêt pour le jumelage. À présent que ces 
jumelages ont été formés, les personnes étudiantes utilisent 
leur relation mentorale selon leurs besoins. Une rencontre 
sera organisée d’ici la fin de la session d’hiver afin de 
recueillir leur avis sur cette relation. À la fin de leur parcours, 
un sondage leur sera transmis.

Pour la première cohorte, plusieurs témoignages ont été 
recueillis.

La question du sondage portait sur les avantages de la 
relation mentorale. Voici quelques réponses :

« Le fait de communiquer sans peur d’être jugé, 
de se confier et de se parler dans notre langue 
maternelle. »

« Lorsque j’ai des questions par rapport à la 
police, je sais vers qui me tourner. »

« On a discuté de ma situation à Alma et des 
difficultés que je rencontre. »

Afin de soutenir et d’assurer un suivi efficace des personnes 
mentores et des personnes mentorées, plusieurs outils, 
guides et sondages ont été élaborés en collaboration avec 
des acteurs et actrices du milieu. 

Parmi ces outils, un formulaire en ligne a été conçu pour 
décrire le rôle d’un mentor ou d’une mentore et solliciter 
l’implication des personnes aptes à exercer cette fonction. 
Nous avons tout d’abord rejoint des finissants et finissantes 
des cinq dernières années afin de leur parler du projet. Ces 
personnes travaillent comme policiers ou policières dans 
les communautés, mais aussi dans les centres urbains. Un 
second formulaire a également été créé afin de recueillir les 
attentes des personnes mentorées et de mieux comprendre 
leurs besoins spécifiques en lien avec le jumelage. Ces 
fiches d’inscription permettent à la personne coordonnatrice 
d’optimiser les jumelages en fonction de plusieurs critères, 
tels que la langue parlée, la communauté d’attache et les 
aspirations futures. La réussite des duos dépend, en effet, 
principalement de la prise en compte des attentes des deux 
personnes participantes. Cependant, cette réussite n’est 
pas toujours garantie, même dans le respect des attentes 
mutuelles. Voilà pourquoi le suivi est essentiel. Il permet de 
réaligner les personnes participantes, ou, dans le cas (rare) 
d’une incompatibilité, de modifier le duo. Ce type d’analyse 
est facilité par l’hétérogénéité de l’équipe des personnes 
mentores qui proviennent de différentes communautés, 
parlent diverses langues autochtones et travaillent autant 
en milieu communautaire qu’urbain. Grâce à cette richesse 
de profils que l’on retrouve dans les fiches d’identités, la 
personne coordonnatrice peut effectuer des jumelages 
adéquats.



L’APPRENTISSAGE CONSTITUE UN TOUT QUI EST PLUS QUE LA SOMME DE CES PARTIES

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
41

Les canaux de communication jouent également un rôle clé 
dans la mise en place et le bon fonctionnement du projet. 
À cette fin, un groupe de discussion Messenger a été créé 
spécifiquement pour l’équipe de personnes mentores qui 
peuvent de la sorte communiquer efficacement avec les 
personnes mentorées. Nous avons pu constater que ce 
mode de contact direct facilitait les échanges et constituait 
le meilleur moyen d’assurer un accompagnement soutenu.

Lorsqu’une personne mentore est acceptée dans le 
programme, nous lui remettons un guide de mentorat. Ce 
document lui permet de bien comprendre son rôle, ses 
responsabilités ainsi que les limites de son engagement.

Par ailleurs, différentes stratégies sont mises en place pour 
encourager et stimuler la participation des étudiants et 
étudiantes autochtones de la cohorte. L’un des moments les 
plus propices pour leur parler du projet se situe un peu avant 
la semaine d’examens de mi-session, durant leur première 
session. Durant cette période, le stress et le manque de 
motivation commencent souvent à se faire sentir. Le besoin 
de soutien en découle naturellement. La manière dont le 
projet est présenté aux personnes étudiantes est essentielle. 
Nous les invitons à un dîner (le repas leur est offert) durant 
lequel une personne mentore vient partager son expérience 
et son désir d’aider. Cette stratégie informelle se révèle 
cruciale pour susciter l’intérêt des personnes concernées et 
les encourager à s’inscrire.

Lorsque les étudiants et étudiantes manifestent leur intérêt 
en remplissant le formulaire d’inscription et le formulaire de 
consentement, le moment du jumelage est alors venu. La 
personne coordonnatrice procède à une analyse approfondie 
des fiches d’identité afin de créer des jumelages naturels et 
pertinents.

Enfin, nous encourageons les personnes mentores à entrer 
en contact avec leur personne mentorée dès le début du 
jumelage. Pour les accompagner dans cette première 
interaction, nous leur proposons des sujets de discussion et 
des questions qui facilitent la prise de contact et instaurent 
un climat de confiance. À la suite de cela, les lieux, temps et 
sujets de discussion leur appartiennent. Les duos établissent 
leur propre calendrier de rencontres et d’échanges.

CONCLUSION ET PERSPECTIVES DE 
DÉVELOPPEMENT
L’initiative de mentorat au niveau collégial bénéficie déjà d’un 
fort appui de la part des étudiants et étudiantes, ainsi que 
des personnes diplômées, ces dernières témoignant de la 
pertinence du projet pour favoriser la réussite et l’intégration 
de la population étudiante autochtone. L’implantation d’un 
programme de mentorat dans le cadre des Techniques policières 
autochtones du Collège d’Alma s’inscrit en outre dans une vision 
à long terme d’accompagnement et de valorisation des parcours 
étudiants autochtones. En soutenant la réussite académique et 
professionnelle de cette population étudiante, nous croyons 
que ce projet contribue activement à l’amélioration générale 
des conditions d’apprentissage.

À l’avenir, l’initiative pourra être élargie. Le réseau de personnes 
mentores devrait intégrer davantage d’acteurs et d’actrices 
provenant des corps de police autochtones, et les approches 
pédagogiques  continueront d’être adaptées afin de mieux 
répondre aux besoins des personnes étudiantes.

Dans une démarche d’amélioration continue, des sondages ont 
été mis en place via l’application Forms. Ils permettent d’évaluer 
le niveau de satisfaction des personnes mentores et mentorées. 
Ces sondages comportent des questions sur le processus et la 
qualité de la relation mentorale. Ils permettent de recueillir à 
la fois des données quantitatives et qualitatives, notamment à 
travers des témoignages qui insistent sur l’aspect essentiel de 
ces rencontres.

Le lancement officiel du programme, lors d’un 5 à 7 organisé 
au Collège d’Alma, a été l’occasion de faire reconnaître ce 
programme tout en mettant de l’avant les expériences vécues 
et en donnant la parole aux personnes moins souvent entendues 
dans l’espace public. C’est précisément le but du Collège 
d’Alma de faire entendre ces voix et de se positionner comme 
un allié des communautés autochtones.

Par cette démarche, le Collège réaffirme ainsi son engagement 
envers la réussite des étudiants et étudiantes des Premiers 
Peuples et sa volonté d’accompagner le développement des 
compétences policières au sein des communautés autochtones 
du Québec.

Ce type de programme pourrait-il être intégré à votre formation?

Une boîte à outils a été conçue, regroupant tous les sondages, 
le matériel de suivi ainsi que les bases théoriques nécessaires 
au déploiement de ce programme de mentorat. Une simple 
adaptation à votre contexte, et vous êtes prêt et prête à 
l’implanter!

Réfléchissez-y! 

RÉFÉRENCES
Martineau, S. & Mukamurera, J. (2012). « Tour d’horizon des 
principaux programmes et dispositifs de soutien à l’insertion 
professionnelle en enseignement ». Phronesis, 1(2), p. 45-62. 
https://doi.org/10.7202/1009059ar

Mentorat Québec: https://mentoratquebec.org/
programmes-de-mentorat/

Mentorat Canada: https://mentorcanada.ca/ 

Différents Cégeps ayant implanté un programme de mentorat: 
https://www.ctreq.qc.ca

Comité de recherche sur les transitions aux études supérieures 
des étudiants.es autochtones. (2023). Favoriser les transitions afin 
de soutenir la persévérance scolaire des étudiants.es autochtones 
au Saguenay–Lac-Saint-Jean. Université du Québec à Chicoutimi; 
ÉCOBES – Recherche et transfert, Cégep de Jonquière. Source 
internet : Qu’est-ce que le Pôle sur les transitions en enseignement 
supérieur? - Pôle sur les transitions en enseignement supérieur

https://mentoratquebec.org/programmes-de-mentorat/
https://mentoratquebec.org/programmes-de-mentorat/
https://mentorcanada.ca/
https://www.ctreq.qc.ca
https://poletransitionseducation.ca/
https://poletransitionseducation.ca/


L’APPRENTISSAGE CONSTITUE UN TOUT QUI EST PLUS QUE LA SOMME DE CES PARTIES

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
42

QUAND LES JEUNES S’EXPRIMENT : UNE INITIATIVE 
DE BUDGET PARTICIPATIF POUR AMPLIFIER LA VOIX 
DES JEUNES DES PREMIÈRES NATIONS

MISE EN CONTEXTE
La voix des jeunes des Premières Nations au Québec est sous-représentée dans les instances 
décisionnelles les concernant, telle qu’à l’école et dans leur communauté (CRJ et RJPNQL, 
2021). Un rapport réunissant les perspectives d’environ 200 jeunes des 10 Premières Nations 
du Québec constate que, malgré les opportunités d’expression jeunesse existantes au sein 
de ces milieux, les jeunes sentent que leurs propos sont peu considérés dans les prises de 
décision (CRJ et RJPNQL, 2021). Cela suggère ainsi que leurs intérêts ne sont pas suffisamment 
reflétés dans les ressources qui leur sont destinées. Pourtant, en 2021, environ 32  % de la 
population autochtone avait entre 15 et 34 ans (ministère de l’Éducation, 2024). Cette faible 
participation ne résulte ni d’un désintérêt ni d’un manque de compétences, car la recherche 
souligne que les jeunes ont un grand potentiel et intérêt pour la prise de décision sociale, 
surtout autour d’enjeux sociaux complexes, tels que les changements climatiques, l’évolution 
technologique et la résurgence des cultures autochtones (CRJ et RJPNQL, 2021 ; Fraser et al., 
2021). Plutôt, ce seraient les effets du colonialisme qui nuisent à la participation sociale des 
jeunes autochtones, notamment des tensions entre savoirs occidentaux et traditionnels, des 
traumatismes intergénérationnels affectant leur confiance et leur engagement avec autrui et 
des structures décisionnelles rigides et peu inclusives qui priorisent les perspectives d’adultes 
(Finlay et Akbar, 2016 ; Vromen et Collin, 2010).

La participation pourrait pourtant favoriser le développement de compétences (p. ex., 
leadership, autonomie, gestion de projets), améliorer le mieux-être et enrichir les ressources 
jeunesse (Fonda, 2009). Grâce à ces bienfaits, elle peut également encourager la persévérance 
et la réussite scolaires (Bartlett et Schugurensky, 2024), un enjeu crucial alors qu’en 2014-2015, 
37,9 % des adultes des Premières Nations au Québec avaient décroché du secondaire, malgré 
un fort désir d’éducation postsecondaire (CSSSPNQL, 2017). 

DÉCIDACTION : FAVORISER LA PRISE DE DÉCISION DES JEUNES  
DES PREMIÈRES NATIONS
Pour mieux représenter la voix des jeunes des Premières Nations au Québec, le Laboratoire 
d’innovation sociale en autochtonisation de la Fondation Nouveaux Sentiers (FNS), une 
organisation Premières Nations au Québec qui œuvre pour le mieux-être de sa jeunesse, a 
lancé Décidaction. Décidaction s’inspire du budget participatif  : une initiative favorisant 
l’engagement civique et social par la prise de décisions sur le financement de projets citoyens 
pour améliorer le mieux-être communautaire (Bartlett et Schugurensky, 2024), dont l’utilisation 
s’accroît dans les municipalités et les écoles au Québec (Élections Québec, 2022). Ainsi, en 
offrant un processus démocratique permettant aux jeunes d’un milieu autochtone de décider 
du financement de projets jeunesse, Décidaction vise à  : 1) soutenir le développement de 
projets par et pour les jeunes des Premières Nations, 2) promouvoir leur pouvoir décisionnel et 
3) renforcer leur leadership et leur autonomie. 

Documenter Décidaction
En collaboration avec Myriagone Chaire McConnell-Université de Montréal en partenariat 
jeunesse, la documentation de Décidaction visait à relever des traces de son implantation et 
de ses impacts ainsi qu’à dégager des apprentissages sur les moyens de favoriser la prise de 
décisions des jeunes des Premières Nations. Les méthodes participatives de documentation ont 
permis à Myriagone de soutenir l’équipe sur le terrain et de tisser des relations de confiance 
avec les jeunes et les responsables de milieu afin de comprendre les facteurs contextuels 
qui influencent leur participation. Les perspectives du milieu étaient rapportées à l’équipe 

Josée Lapalme
Myriagone Chaire McConnell- 
Université de Montréal en 
partenariat jeunesse,  
Fondation Nouveaux Sentiers

Mélanie Nogues
Fondation Nouveaux Sentiers

Mathieu Vallet
Fondation Nouveaux Sentiers

Sarah Fraser
Myriagone Chaire McConnell- 
Université de Montréal en 
partenariat jeunesse



L’APPRENTISSAGE CONSTITUE UN TOUT QUI EST PLUS QUE LA SOMME DE CES PARTIES

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
43

Décidaction afin d’ajuster les pratiques d’accompagnement 
en temps réel. Ainsi, les jeunes n’étaient pas seulement 
consultés, mais contribuaient activement à l’amélioration 
de Décidaction. De plus, l’engagement de Myriagone a 
permis à l’équipe de suivre et de participer au processus de 
documentation et de contribuer aux apprentissages. 

Étapes clés de Décidaction
Trois milieux ont été sélectionnés par tirage au sort à la suite 
d’un appel d’intérêt global  : le Collège Kiuna, Wendake et 
Gespeg. Chaque milieu disposait d’un budget de 40 000 $ 
et suivait les étapes du projet accompagné d’un chargé de 
projet :

1.	 Formation du comité de pilotage : recruter les 
jeunes responsables de l’implantation de Décidaction 
dans leur milieu. 

2.	 Appel à projets : lancer et promouvoir un appel de 
projets auprès de la jeunesse du milieu.

3.	 Analyse des projets : évaluer les propositions et offrir 
une rétroaction pour les bonifier.

4.	 Vote des jeunes : organiser un vote où les jeunes du 
milieu sélectionnent les projets à financer.

5.	 Soutien aux projets retenus : accompagner la mise 
en œuvre des projets retenus.

RETOMBÉES ET APPRENTISSAGES
Retombées
Le développement de relations de confiance et de sécurité est 
un élément clé à la réalisation de Décidaction. Notamment, 
les chargés de projet ont pris le temps de connaître les 
jeunes de manière informelle et d’être accessibles à 
l’extérieur des heures de rencontre. De plus, certains jeunes 
ont souligné que la structure de Décidaction, avec des 
étapes préétablies, leur permettait d’avoir confiance dans 
le processus et l’accompagnement. Ces relations ont joué 
un rôle déterminant dans le maintien de leur engagement, 
leur motivation à soumettre un projet, et par conséquent, 
l’acquisition de nouvelles compétences en gestion de projet, 
aussi utiles pour leurs études, telles que la prise de décisions 
collectives, le leadership, la négociation et la gestion 
budgétaire. De plus, leur participation au projet a renforcé 
un sentiment d’appartenance à leur milieu, permis de faire 
de nouvelles amitiés et a même encouragé la création d’un 
comité jeunesse Wendat.

Les projets soumis par les jeunes témoignent de l’importance 
qu’ils portent à leur culture et à leur communauté. Parmi 
eux : un voyage à Kamloops pour commémorer les enfants 
des pensionnats, des ateliers d’artisanat intergénérationnels, 
un album de musique Wendat, ou encore, un atelier de 
fabrication traditionnelle de couteaux. Développer ces 
projets a inspiré non seulement d’autres jeunes du milieu, 
mais aussi le milieu lui-même, en ravivant des pratiques 
culturelles et des savoir-faire traditionnels menacés par le 
colonialisme. 

Apprentissage : rejoindre les jeunes
À l’exception de Kiuna, mobiliser des jeunes pour former 
un comité de pilotage s’est avéré un défi. La principale 
méthode déployée a été la promotion de cette opportunité 
sur les réseaux sociaux, notamment Facebook, mais celle-ci 
a suscité peu d’engagements. Ce sont les contacts directs et 
le bouche-à-oreille qui ont principalement rejoint les jeunes. 
À l’inverse, Kiuna représente un espace captif où plusieurs 
jeunes se retrouvent régulièrement, ce qui multiplia les 
interactions directes et donc, en favorisa la promotion du 
projet et l’intérêt des jeunes. 

Encourager la soumission de projets a aussi représenté 
un défi. Au total, seuls trois projets ont été déposés aux 
comités de Wendake et de Gespeg, comparativement à 
huit projets à Kiuna, un milieu captif qui a favorisé leur 
engagement. Comme pour la formation du comité de 
pilotage, la promotion du projet sur les réseaux sociaux n’a 
pas permis d’atteindre efficacement les jeunes. Explorer 
d’autres canaux, comme la radio communautaire ou d’autres 
plateformes numériques plus populaires auprès des jeunes, 
pourrait améliorer la portée des communications. De plus, 
nous constatons que les espaces fréquentés régulièrement 
par des jeunes, comme les écoles, sont à privilégier afin de 
rejoindre les jeunes et de les encourager à participer à des 
opportunités jeunesse comme Décidaction.

L’idée de concevoir et de mettre en œuvre un projet a pu 
apparaître intimidante, ce qui a probablement contribué 
au faible nombre de soumissions à Wendake et à Gespeg. 
Effectivement, plusieurs jeunes à Kiuna ont mentionné qu’il 
s’agissait de leur première expérience à développer un 
projet et ont exprimé leurs appréhensions face aux aspects 
logistiques et budgétaires. Malgré l’accompagnement offert, 
il serait pertinent de fournir un soutien plus encadrant (p. 
ex., un atelier sur le développement de projet) ainsi que des 
options de dépôt de projet plus accessibles, dont le travail 
de groupe ou la soumission d’idées de projets, plutôt qu’un 
projet complet, pour favoriser leur participation. 

Apprentissage : maintenir la participation des 
jeunes
Les exigences en matière d’engagement et la complexité de 
Décidaction ont également posé des défis au maintien de la 
participation des jeunes. Bien que la structure du projet ait 
offert un cadre rassurant, elle pouvait aussi décourager les 
jeunes en raison de sa formalité et de l’investissement de 
temps exigé, en concurrence avec les études, le travail et 
les responsabilités familiales. À l’inverse, lorsque l’approche 
d’accompagnement du chargé de projet visait à leur laisser 
plus d’autonomie afin de s’approprier le projet, le manque 
d’encadrement pouvait les amener à se sentir perdus et à 
se désengager. Ainsi, une approche d’accompagnement 
équilibrée, combinant encadrement (p. ex., des étapes 
claires à suivre), flexibilité et informalité, s’avère essentielle 
pour maximiser l’engagement des jeunes (Fonda, 2009). De 
plus, proposer différentes modalités de participation, soit 
ponctuelles ou ciblées sur une tâche spécifique, permettrait 
à Décidaction de mieux s’adapter aux rythmes et aux 



L’APPRENTISSAGE CONSTITUE UN TOUT QUI EST PLUS QUE LA SOMME DE CES PARTIES

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
44

responsabilités des jeunes, évitant ainsi un désengagement 
auprès de ceux qui pourraient bénéficier de ses retombées 
(Gaulin et al., 2022). 

Les multiples étapes de Décidaction et le rôle du comité 
de pilotage étaient difficiles à saisir rapidement pour 
capter l’attention des jeunes. En effet, certains percevaient 
Décidaction comme un levier pour développer des 
projets jeunesse, sans réaliser l’implication requise dans 
l’organisation de Décidaction par son comité de pilotage. 
Plusieurs participants ont d’ailleurs souligné qu’il faut vivre 
l’expérience de Décidaction pour saisir pleinement son 
fonctionnement, ce qui demande une certaine confiance et 
persévérance que plusieurs jeunes n’avaient pas à donner au 
début du processus.

CONCLUSION 
Décidaction constitue une initiative unique de budget 
participatif en contexte autochtone qui favorise le 
développement de compétences des jeunes, leur prise 
de parole et leur engagement au sein de leur milieu. Cela 
renforce leur sentiment d’appartenance, leurs relations 
interpersonnelles, leur identité culturelle et leur estime de 
soi — des facteurs importants pour la persévérance et la 
réussite scolaires, particulièrement en contexte autochtone 
(Bartlett et Schugurensky, 2024 ; Lillemyr et al., 2010). 
En effet, grâce à Décidaction, nous avons témoigné de 
l’épanouissement des participants, tant par leur contribution 
directe au mieux-être de leur milieu que par l’application des 
compétences acquises dans leurs études. Ces observations 
rejoignent les constats soulignés par la recherche, soit les 
bienfaits des budgets participatifs sur le développement 
des jeunes et leur réussite scolaire (Bartlett et Schugurensky, 
2024). 

Nous souhaitons que les apprentissages issus du projet 
permettent non seulement d’améliorer Décidaction, mais 
aussi d’inspirer d’autres initiatives visant à amplifier la voix 
des jeunes autochtones. Offrir un climat de confiance et de 
sécurité, encourager les connexions entre jeunes, valoriser 
leurs forces, leur permettre d’apprendre à leur rythme et 
d’évoluer dans un cadre stimulant et agréable sont des 
éléments clés pour soutenir leur engagement. Le temps 
requis pour participer à Décidaction demeure une limite 
importante, tout comme l’équilibre entre l’encadrement et la 
flexibilité dans l’accompagnement. Toutefois, les ajustements 
apportés aux nouvelles itérations de Décidaction, grâce 
aux apprentissages générés, renforcent les bénéfices que 
les jeunes des Premières Nations peuvent tirer de leur 
participation.

RÉFÉRENCES
Bartlett, T. et Schugurensky, D. (2024). Inclusive civic education and 
school democracy through participatory budgeting. Education, 
Citizenship and Social Justice, 19(3), 362‑380. https://doi.
org/10.1177/17461979231160701

CRJ et RJPNQL. (2021). Racontons-nous : Portrait de la voix des 
jeunes des Premières Nations. Chaire-réseau de recherche sur la 
jeunesse du Québec.

CSSSPNQL. (2017). Cahier sur le décrochage et retour aux études 
de l’EREEE. CSSSPNQL.

Élections Québec. (2022). Budget participatif en milieu scolaire : 
guide d’animation. Élections Québec.

Finlay, J. et Akbar, L. (2016). Caught between two worlds: The 
voices of youth from four First Nations in Northern Ontario. 
Canadian Journal of Children’s Rights, 3(1), 68‑99. https://doi.
org/10.22215/cjcr.v3i1.82

Fonda, M. (2009). Towards cultural well-being: Implications of 
revitalising traditional Aboriginal religion. Canadian Issues, 73‑78.

Fraser, S., Lapalme, J., Archambault, I., Thompson, J. et 
Perez, R. (2021). Repenser la participation de la jeunesse pour 
l’équité et l’innovation. Dans S. Larochelle, J. Guillarmou, & J. 
Caron-Malenfant (dir.), L’état du Québec 2022 (p. 177‑184). Institut 
du Nouveau Monde.

Fraser, S., Vrakas, G., Laliberté, A. et Mickpegak, R. (2018). 
Everyday ethics of participation: A case study of a CBPR in 
Nunavik. Global Health Promotion, 25(1), 82‑90. https://doi.
org/10.1177/1757975917690496

Gaulin, D., Gagnon-Dion, M.-H., Plourde-Léveillé, L. et Fraser, 
S. (2022). La recherche-action participative comme soutien à 
l’autodétermination au Nunavik : regards sur les processus, 
implications et défis. Intervention, 155, 97‑111. https://doi.
org/10.7202/1089308ar

Lillemyr, O. F., Søbstad, F., Marder, K. et Flowerday, T. (2010). 
Indigenous and non-Indigenous primary school students’ 
attitudes on play, humour, learning and self-concept: 
A comparative perspective. European Early Childhood 
Education Research Journal, 18(2), 243‑267. https://doi.
org/10.1080/13502931003784396

Ministère de l’Éducation. (2024). L’éducation des populations 
scolaires des communautés autochtones du Québec en 2021. 
Ministère de l’Éducation. https://www.education.gouv.qc.ca/
fileadmin/site_web/documents/PSG/statistiques_info_decisionnelle/
Portrait_stat_Populations_scolaires_autochtones_2021.pdf

Vromen, A. et Collin, P. (2010). Everyday youth participation? 
Contrasting views from Australian policymakers and 
young people. Young, 18(1), 97‑112. https://doi.
org/10.1177/110330880901800107

https://doi.org/10.1177/17461979231160701
https://doi.org/10.1177/17461979231160701
https://doi.org/10.22215/cjcr.v3i1.82
https://doi.org/10.22215/cjcr.v3i1.82
https://doi.org/10.1177/1757975917690496
https://doi.org/10.1177/1757975917690496
https://doi.org/10.7202/1089308ar
https://doi.org/10.7202/1089308ar
https://doi.org/10.1080/13502931003784396
https://doi.org/10.1080/13502931003784396
https://www.education.gouv.qc.ca/fileadmin/site_web/documents/PSG/statistiques_info_decisionnelle/Po
https://www.education.gouv.qc.ca/fileadmin/site_web/documents/PSG/statistiques_info_decisionnelle/Po
https://www.education.gouv.qc.ca/fileadmin/site_web/documents/PSG/statistiques_info_decisionnelle/Po
https://doi.org/10.1177/110330880901800107
https://doi.org/10.1177/110330880901800107


L’APPRENTISSAGE CONSTITUE UN TOUT QUI EST PLUS QUE LA SOMME DE CES PARTIES

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
45

UNE TROUSSE DE RESSOURCES INTERACTIVE :  
FAIRE VALOIR LES VOIX ET SAVOIRS DES JEUNES AUTOCHTONES  
AU QUÉBEC

INTRODUCTION
Plus de la moitié de la population autochtone du Québec est constituée de jeunes. Ces jeunes 
font preuve d’engagement au sein de leurs milieux et cherchent à faire entendre leurs voix dans 
divers domaines, notamment celui de la recherche. À plusieurs égards, ces jeunes personnes 
autochtones sont à l’avant-garde d’initiatives innovantes et créatives. Elles nous font part 
de leur vision de l’avenir en apportant des idées nouvelles et percutantes, inspirées de leurs 
expériences et reflétant la diversité de leurs parcours (Blanchet-Cohen et Picard, 2024). Depuis 
2019, influencée par l’activisme de cette génération, et animée par la volonté de répondre à ses 
préoccupations, la Chaire-réseau de recherche sur la jeunesse du Québec (CRJ) — qui relève 
de la Politique québécoise de la jeunesse 2030 — a mobilisé et tissé des liens entre les jeunes 
autochtones, les chercheurs et chercheuses, et les organismes. L’idée était de faire participer les 
jeunes autochtones à l’élaboration d’une panoplie de ressources2 dédiées à leurs préoccupations. 

FAIRE ENTENDRE LA VOIX DES JEUNES DANS LA VULGARISATION DE LA 
RECHERCHE
Le volet autochtone de la CRJ s’évertue à présenter et à vulgariser les connaissances de façon 
pertinente. Dans cette optique, il a priorisé l’implication des jeunes dans les projets de recherche, 
que ce soit à propos de l’identification des priorités de recherche ou des décisions sur la façon 
de présenter et de partager les résultats (Blanchet-Cohen et al., 2021). Les membres de la CRJ 
ont toujours eu pour souci de favoriser l’accès, l’utilisation et la réappropriation de la recherche. 
Afin de défaire le discours colonial qui a longtemps dominé dans la manière de représenter les 
jeunes autochtones, la méthode qui consiste à multiplier les moyens d’expression pour partager 
les récits et réalités est de plus en plus utilisée (Okpalauwaekwe et al., 2022). Lors du lancement 
de la trousse de ressources interactive, à l’automne 2024, Véronique Picard, coordonnatrice du 
volet autochtone, énonçait en ces termes ce projet :

Une chose qui était essentielle pour nous à la Chaire, c’était, à l’image des jeunes, de 
diffuser les résultats de façon différente et de [ne] pas seulement faire des articles 
scientifiques ou des rapports […], [de proposer] une autre façon de transmettre une 
réalité.

Afin d’orienter les initiatives portées par le volet autochtone, un comité jeunesse a été créé. Celui-ci 
est composé de huit à douze jeunes provenant de diverses nations autochtones du Québec. Lors 
de retraites annuelles, ces jeunes de différents horizons ont l’occasion de se rencontrer et de 
travailler sur des projets collectifs qui orientent les actions du volet. Selon leurs propres termes, 
il s’agit d’espaces sécurisants de réflexion et de cocréation où des outils d’expressions et de 
vulgarisation peuvent être imaginés et développés en lien avec leurs expériences et réalités. Ève, 
membre du comité depuis 2022, raconte son expérience lors de ces retraites : « Quand on fait 
nos processus de création, il y a toujours une place pour que tout le monde puisse apporter leur 
point, puis il n’y a pas de jugement ». Sabryna, elle, « […] trouve ça tellement fun ces processus de 
création, parce que c’est tout le temps un safe space ». 

Les cartes postales font partie des outils élaborés pour refléter les visions, les voix et les 
préoccupations des membres du comité. Par ailleurs, des personnes chercheuses, collaboratrices 
et membres de la CRJ ont créé une multitude de ressources et lancé des recherches porteuses 
qui contribuent à faire entendre la voix des jeunes, à documenter leurs réalités variées et à faire 
progresser les connaissances scientifiques.

1  Autrice correspondante : natasha.blanchet-cohen@concordia.ca.  Cette recherche a été subventionnée par le Fonds de 
recherche du Québec et le Secrétariat à la jeunesse du Québec, dans le cadre des Actions concertées. Elle a également 
obtenu le soutien financier de la Fondation Lucie et André Chagnon.

2  Voir https://www.chairejeunesse.ca/jeunes-autochtones/ 

Flavie 
Robert-Careau

Véronique Picard

Alicia Ibarra-Lemay

Ève Custeau-Wiscutie

Carole Bérubé-Therrien

Natasha Blanchet-Cohen1

mailto:natasha.blanchet-cohen%40concordia.ca?subject=
https://www.chairejeunesse.ca/jeunes-autochtones/


L’APPRENTISSAGE CONSTITUE UN TOUT QUI EST PLUS QUE LA SOMME DE CES PARTIES

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
46

Au terme de cinq années, le comité a décidé de rassembler 
ces différentes ressources et productions afin que d’autres 
organismes les utilisent et les partagent3. Le fruit du travail 
du comité consultatif jeunesse, des cochercheurs, des 
cochercheuses et des partenaires a donc été rassemblé sur 
une plateforme interactive. Cette plateforme Web présente 
l’ensemble des productions réalisées et met en récit les cinq 
grandes thématiques abordées au sein de la CRJ au fil des 
années.

LE PROCESSUS DE COCRÉATION
L’idée de créer une trousse est née d’un jeune membre du 
comité qui souhaitait voir rassembler en un seul endroit les 
cartes postales et les autres ressources, afin de les rendre plus 
accessibles et faciles à utiliser, notamment dans les milieux 
éducatifs et communautaires. Le processus de création 
de la trousse s’est ensuite effectué durant deux retraites  : 
une retraite d’idéation, en nature, pour conceptualiser et 
structurer la trousse grâce à une maquette visuelle, et une 
retraite de validation, à Montréal, où le comité a bonifié la 
structure et le contenu de la trousse.

Lors de la première retraite, le comité a choisi de relier les 
cartes postales existantes au moyen d’une trame narrative. 
Sous les traits de personnages de bande dessinée, les jeunes 
introduisent ainsi chaque thématique. La coordonnatrice du 
comité raconte le déroulement de ce processus créatif : 

Au départ, on avait dessiné […] un grand arbre 
dans lequel on voulait représenter les cinq cartes 
postales. Puis on se disait « Bon, comment on 
les met en lien ? Qu’est-ce que nous, on a envie 
de dire ? » Puis là, on s’est dit qu’on pourrait 
faire chacun des petits dessins de nous, puis les 
intégrer un peu partout pour montrer qu’on a fait 
partie depuis longtemps de ce processus puis […] 
montrer les relations. 

Finalement, les représentations visuelles des jeunes aident 
à naviguer dans la trousse. Elles présentent un aperçu de 
l’interprétation de la carte postale et du type de ressources 
qui s’y rattache.

Jeunes en création

Grâce au soutien technique de la Boîte Rouge VIF, nous 
avons organisé la plateforme de telle sorte que la navigation 
soit fluide et mette en valeur les différents contenus : 

	→ Balados rassemblant des acteurs et actrices autour 
de différents thèmes (p. ex., balado sur les langues 
autochtones, panel de discussion Anishnabe 
Inakonagewin) 

	→ Enregistrements vocaux sur plusieurs sujets (p. ex., 
qu’est-ce que l’Indian Time, conversation sur le 
syndrome de l’imposteur)

	→ Webinaires en ligne (p. ex., L’art transformateur, 
Celebrating indigenous expertise in sustainability)

	→ Créations artistiques (p. ex., courtepointe sur la 
sécurisation culturelle, carte narrative Confluences, 
Mamo Pimatisiwin : nature et culture de la 
coopération) 

	→ Rapports de recherche (p. ex., Racontons-nous : 
portrait de la voix des jeunes des Premières Nations) 

	→ Articles scientifiques sur des projets de recherche 
(p. ex., Accompagnement à l’entrepreneuriat 
collectif des jeunes Autochtones : une expérience de 
ré-« conciliation », Cheminer vers la sécurité culturelle 
en milieu scolaire pour les Innus)

Chaque carte postale donne accès à une dizaine d’outils, 
ce qui représente au total une cinquantaine de ressources. 
Celles-ci peuvent être consultées en navigant sur les 
différentes cartes, qui s’illuminent lorsque le curseur survole 
un mot ou un dessin évocateur4. 

LES CARTES POSTALES ET LEUR SIGNIFICATION
La trousse de ressources est composée de cinq cartes postales, 
chacune portant sur un thème relié aux préoccupations des 
jeunes. L’adresse Web de la trousse est la suivante : https://
chairejeunesse.ca/trousse-de-ressources/ 

3 Voir https://chairejeunesse.ca/trousse-de-ressources/

4 Voir https://chairejeunesse.ca/trousse-de-ressources-tableau/

https://chairejeunesse.ca/trousse-de-ressources/
https://chairejeunesse.ca/trousse-de-ressources/
mailto:https://chairejeunesse.ca/trousse-de-ressources/?subject=
mailto:https://chairejeunesse.ca/trousse-de-ressources-tableau/?subject=


L’APPRENTISSAGE CONSTITUE UN TOUT QUI EST PLUS QUE LA SOMME DE CES PARTIES

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
47

Page d’accueil de la trousse

Nous présentons, ci-dessous, un aperçu des intentions de 
chaque carte postale et des ressources qui y sont associées.

Décolonisation (2020)
« La recherche décolonisée nécessite un engagement 
sincère à créer des espaces pour que les jeunes 
puissent développer leurs pensées et faire entendre 
leurs voix. »

La première carte postale, cocréée en 2020 en collaboration 
avec Emmanuelle Dufour (qui a mis en images les trois 
premières cartes), a pour objectif de mettre en lumière les 
perspectives des jeunes sur les processus de recherche 
bienveillants. Les ressources qui l’accompagnent explorent 
des méthodologies de recherche autochtones et 
décolonisées, reconnaissant les jeunes comme personnes 
expertes de leurs propres réalités. 

Jeunesses autochtones (2021)
« Cette carte contient plusieurs symboles liés à nos 
cultures, expériences et savoirs, puis souligne notre 
détermination à trouver un équilibre. »

La deuxième carte a été conçue en ligne, en pleine pandémie 
de COVID-19. En continuité avec la première carte, elle 
reprend la question clé « Qu’est-ce que la jeunesse ? » et elle 
valorise la fierté identitaire et culturelle, tout en célébrant 
la diversité des jeunesses autochtones. La teinte mauve de 
la carte symbolise la guérison et rend hommage à la jeune 
femme atikamekw Joyce Echaquan, victime de racisme et 
tragiquement décédée dans un hôpital québécois peu avant 
la création de cet outil. Elle regroupe des ressources en lien 
avec les cultures autochtones, l’ancrage identitaire, la fierté, 
ainsi qu’avec la richesse et la diversité des voix et modes 
d’expression des jeunes. 

Community care (2022)
“Le community care est au centre de nos 
préoccupations et dans le monde autochtone, le 
personnel et le collectif se complètent.”

La troisième carte a été créée lors d’une session de travail 
consacrée à la valorisation des méthodes d’intervention. 
Rapidement, les jeunes ont exprimé le souhait d’aborder le 
community care, plaçant au cœur de leurs réflexions la relation 
entre le mieux-être individuel et le soutien collectif (Boivin 
et al., 2023). Les ressources qui y sont associées relèvent 
d’initiatives ancrées dans une vision holistique où la création 
de liens de confiances et le sentiment de communauté sont 
essentiels. Elles s’inspirent d’approches autochtones ancrées 
dans le relationnel (Wilson, 2008).  

Engagement jeunesse (2023)
« L’engagement, ça commence par le cœur et se 
manifeste par le rayonnement de nos langues, la 
protection de nos territoires et la réalisation de nos 
rêves ! »

L’engagement jeunesse est une thématique transversale 
pour la CRJ. La quatrième carte, faite en collaboration avec 
Carole Bérubé-Therrien (qui a participé à la création des deux 
dernières cartes), explore les multiples manifestations de 
l’engagement des jeunes autochtones, en mettant l’accent 
sur ses différentes formes ainsi que sur les défis qui y sont 
associés (Ibarra-Lemay et al. 2024). La « force du groupe » 
et la nature cyclique de l’engagement sont des éléments 
centraux dans la vision autochtone. Les ressources qui 
accompagnent cette carte postale sont associées à diverses 
actions portées par, pour ou avec les jeunes.

Cercle de portage (2024)
« Le comité jeunesse, on le représente comme un 
portage ! Nous trouvons notre voix en partageant 
nos perspectives différentes. »

La dernière création artistique incluse dans la trousse 
porte sur l’influence et la portée des comités et espaces 
jeunesse. Elle représente les différents rôles que peuvent 
jouer les jeunes. La carte évoque aussi la résilience des 
jeunes personnes autochtones et la manière dont elles se 
rejoignent, malgré leurs parcours uniques, pour trouver leurs 
repères et faire émerger une voix collective. Les ressources 
attribuées à cette carte portent entre autres sur l’expression 
et la prise de parole des jeunes, sur les différentes méthodes 
de consultation de la jeunesse et sur l’écosystème des 
organismes jeunesse au Québec.



L’APPRENTISSAGE CONSTITUE UN TOUT QUI EST PLUS QUE LA SOMME DE CES PARTIES

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
48

DIFFUSION ET PORTÉE
Reflétant la diversité des réalités et des thèmes porteurs pour 
les jeunes autochtones d’aujourd’hui, la trousse constitue un 
outil important pour inspirer et alimenter plusieurs milieux, 
qu’ils soient communautaires, scolaires ou politiques. Comme 
l’expliquait Ève Custeau-Wiscutie, lors de la présentation de 
la trousse au colloque : 

Pour les chercheurs, l’accès à cette boîte d’outil leur permet 
de comprendre la jeunesse, comment elle s’implique, 
et comment en prendre soin. De la même manière, la 
trousse nous permet à nous, en tant que jeunes, de mieux 
comprendre la recherche, et comment s’y impliquer. 

Pour le corps enseignant, cette ressource peut aussi 
constituer un outil pédagogique très intéressant. En effet, 
elle devrait lui permettre de faire progresser la décolonisation 
des milieux scolaires et de promouvoir l’expression des voix 
autochtones. « Je l’utilise souvent dans mes cours, et c’est 
génial ! », nous dit la cochercheuse Jrène Rham.

La présentation et la promotion visuelle de ces différentes 
ressources, classées sous des thématiques distinctes, sont 
d’intérêt général et contribuent, à travers les récits et les 
voix percutantes des jeunes, à mettre de l’avant une vision 
décoloniale de la mobilisation des connaissances. 

RÉFÉRENCES
Blanchet-Cohen, N., Gagné-Drouin, M., Dufour, E., et Picard, V. 
(2021). «Jeunesses autochtones : Se réapproprier la recherche pour 
mieux se représenter soi-même». Revue d’études autochtones, 
51(2‑3), p. 125‑135. https://doi.org/10.7202/1097383ar

Blanchet-Cohen, N., et Picard, V. (dir.) (2024). Les jeunesses 
autochtones au Québec : Décolonisation, fierté et engagement. 
Québec, Presses de l’Université Laval, 261 p.

Boivin, J., Canapé, M.-H., Lamarre-Tellier, S., Ibarra-Lemay, A., 
et Blanchet-Cohen, N. (2023). “« Community envelops us in this 
grey landscape of obstacles and allows space for healing » : The 
perspectives of Indigenous youth on well-being”. Genealogy, 7(1), 
9, 15 p.  https://doi.org/10.3390/genealogy7010009

Ibarra-Lemay, A., Picard, V., Bérubé-Therrien, C., Custeau-Wiscutie, 
È., Laviolette, K., et Blanchet -Cohen, N. (2004). “Pathways of 
Indigenous Youth Engagement in Quebec: Forging the Way for 
Future Generations”. Relational Child and Youth Care Practice, 
37(1), p. 123-143.

Okpalauwaekwe, U., Ballantyne, C., Tunison, S. et al. (2022). 
“Enhancing health and wellness by, for and with Indigenous youth 
in Canada: a scoping review”. BMC Public Health, 22 (1), 28 p. 
https://doi.org/10.1186/s12889-022-14047-2

Wilson, S. (2008). Research is ceremony: Indigenous research 
methods. Halifax, Fernwood Publishing, 144 p.

https://doi.org/10.7202/1097383ar
https://doi.org/10.3390/genealogy7010009
https://doi.org/10.1186/s12889-022-14047-2


L’APPRENTISSAGE CONSTITUE UN TOUT QUI EST PLUS QUE LA SOMME DE CES PARTIES

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
49

LES LITTÉRATURES ORALES AUTOCHTONES COMME 
RESSOURCES À L’ÉCOLE EN  
KANAKY-NOUVELLE-CALÉDONIE
Colloque sur la persévérance et la réussite scolaires chez les Premiers Peuples

RÉSUMÉ
Dans le cadre de cette recherche-action-formation, nous nous sommes intéressés à l’intégration 
de la littérature orale autochtone kanak dans les écoles maternelles et primaires de Kanaky-Nou-
velle-Calédonie. Notre objectif consistait à observer le niveau d’inclusion des histoires orales, 
ainsi que les stratégies utilisées lors d’activités de « contage » (lecture de contes aux enfants) en 
contexte scolaire. Cette étude tente de répondre à la question suivante : comment est utilisée la 
littérature orale autochtone à l’école ? Sur le plan méthodologique, nous avons préparé et soumis 
un questionnaire à des personnes enseignantes et nous avons conduit des entretiens avec des 
personnes-ressources du milieu éducatif et des conteurs et conteuses kanak. Par ces moyens, 
nous avons recueilli leurs avis et établi un parallèle entre le milieu social et le milieu scolaire. Les 
résultats de ces entrevues et sondages indiquent la présence et l’utilisation d’un vaste répertoire 
d’histoires autochtones, dans le milieu scolaire visé, et de pratiques témoignant d’un effort pour 
contrer les injustices épistémiques dans les territoires colonisés.

PARTIE 1 : CONTEXTE
Vision autochtone des contes

La Nouvelle-Calédonie possède une trentaine de langues et dialectes autochtones et donc 
différents termes pour désigner les genres littéraires autochtones kanak1. Chacun de ces termes 
reflète une vision particulière du genre littéraire évoqué. Ainsi, plutôt que de s’appuyer sur une 
catégorisation extérieure aux cultures kanak, le linguiste Michel Aufray propose une approche 
ethnolinguistique qui met en évidence les particularités des genres littéraires selon les classements 
et les terminologies adoptés par les peuples autochtones eux-mêmes (Aufray, 2012). En effet, 
l’étude de l’étymologie des termes utilisés pour classifier les genres révèle l’essence même de ce 
qu’ils apportent aux autochtones.

Deux exemples sont particulièrement explicites en langues kanak : le drehu (langue de l’île de 
Lifou) et le nengone (langue de l’île de Maré). Pour ces deux langues agglutinantes, on peut 
aisément identifier et distinguer les lexèmes dans certains mots et faire des associations de sens. 
Les signifiés sont le plus souvent en rapport avec la fonction ou l’utilisation de ce qui est évoqué. 
Dans la langue drehu, le terme utilisé pour le genre littéraire du conte est « ifejicatre ». Il est formé 
de trois termes : le morphème du réfléchi « i -», qui introduit une action que l’on fait sur soi-même ; 
le lexème « fej », qui signifie « arracher, tirer avec force » ; et enfin « catre », qui signifie « force, 
puissance ». On comprend dès lors la fonction précise de ce genre littéraire pour les îliens : puiser 
de la force et de la puissance par le conte.

Le nengone pointe deux éléments dans le mot « toatit », pour désigner le conte  : « toa », qui 
désigne « une perche », et « tit(i) », qui désigne un « rocher ». Il est possible que ce terme évoque la 
mise sur un piédestal du rocher symbolisant ce répertoire littéraire pour les autochtones. L’enfant, 
en écoutant les contes, puise de la force du rocher pour « devenir » rocher lui-même. On peut aussi 
assimiler cette image à des pratiques de déclamations généalogiques sur perche, présentes sur 
l’île principale de la Nouvelle-Calédonie, appelée la Grande Terre (par exemple : les vivaa de la 
région de Houaïlou en Grande Terre de Kanaky-Nouvelle-Calédonie)2.

Nous plaçons l’art de conter comme l’un des moyens les plus efficaces pour ancrer les 
apprentissages. Depuis des millénaires, il est reconnu dans de nombreuses civilisations comme 
une méthode de communication et d’enseignement essentielle. Les histoires transmettent non 

1 « Kanak » est le nom que se donne le peuple autochtone de Kanaky-Nouvelle-Calédonie.

2 Merci à Suzie Bearune et Eddie Wadrawane pour les explications du terme nengone.

Constance Lavoie
Professeure titulaire en 
didactique du français au 
primaire
Université de Sherbrooke 
(UdeS)
Centre de recherche 
sur l’enseignement et 
l’apprentissage (CREA)
Courriel : constance.lavoie@
Usherbrooke.ca

Fabrice Wacalie
Enseignant-chercheur en 
linguistique et littératures 
océaniennes
Université de 
Nouvelle-Calédonie (UNC)
Institut interdisciplinaire 
en sciences humaines 
et sociales d’Océanie 
(INSULAIRE)
Courriel : fabrice.wacalie@
unc.nc

mailto:constance.lavoie%40Usherbrooke.ca?subject=
mailto:constance.lavoie%40Usherbrooke.ca?subject=
mailto:fabrice.wacalie%40unc.nc?subject=
mailto:fabrice.wacalie%40unc.nc?subject=


L’APPRENTISSAGE CONSTITUE UN TOUT QUI EST PLUS QUE LA SOMME DE CES PARTIES

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
50

seulement de l’information sur les moyens de survivre et de 
prendre soin du territoire, mais elles véhiculent également 
des valeurs individuelles et communautaires (Iseke & 
Brennus, 2011 ; Kovach, 2009 ; Martin, 2008 ; Hare, 2011).

Présentation de la Nouvelle-Calédonie

La Kanaky-Nouvelle-Calédonie est une collectivité française 
sui generis du Pacifique depuis 1853. Elle est l’une des 
dernières colonies de peuplement de cette région du 
monde. On y a créé très vite un bagne où l’on a envoyé des 
milliers de forçats qui devaient y purger leur peine et ensuite 
s’y installer pour former la communauté de colons libres. 
Ce fut un bouleversement majeur pour les autochtones qui 
ont vu, depuis lors, leur population diminuer drastiquement 
(environ 20 000 personnes en 1920).

Malgré cette situation, une trentaine de langues autochtones 
ont survécu. D’autres langues issues de la christianisation 
(1830), de la colonisation (1853) et du développement 
économique (1960) sont venues progressivement s’y ajouter. 
La Kanaky-Nouvelle-Calédonie forme aujourd’hui un territoire 
multilingue. Cependant, seul le français est reconnu comme 
langue officielle. Conséquemment, la minorisation des 
autres langues du territoire, et particulièrement les langues 
autochtones kanak, crée une situation diglossique et parfois 
même pluridiglossique (Colombel-Teuira et Fillol, 2021).

Les langues et la culture kanak dans les écoles publiques de 
la Nouvelle-Calédonie

Fruit d’un long combat contre l’assimilation, le 
peuple autochtone kanak a longtemps exigé la pleine 
reconnaissance de ses langues et de sa culture au sein 
des institutions scolaires publiques du territoire (Sam, 
2022). C’est en 1988, avec l’Accord de Matignon-Oudinot, 
qu’est promulgué le premier texte de loi reconnaissant 
officiellement les langues kanak. Dix ans plus tard, l’Accord 
de Nouméa confirme ce statut officiel en déclarant que les 
langues kanak sont « des langues d’enseignement et de 
culture en Nouvelle-Calédonie » (Art.1.3.3). Pour mettre en 
pratique ces lois, des personnes enseignantes possédant 
des compétences ou étant spécialisées en langues kanak 
sont formées chaque année à l’Institut National Supérieur 
du Professorat et de l’Éducation (INSPE) et à l’Institut de 
Formation des Maîtres de la Nouvelle-Calédonie (IFMNC)3 
(Pradeau, 2024).

Présence de la littérature autochtone dans la formation à 
l’enseignement

Dans chacune des institutions citées plus haut, les formations 
sur l’utilisation des contes autochtones dans l’enseignement 
sont quasi inexistantes. La littérature orale kanak ne constitue 
pas une discipline à part entière dans les programmes 
calédoniens, même si l’on note un regain d’intérêt de la part 
des jeunes enseignants et enseignantes pour la littérature de 
jeunesse calédonienne intégrant des éléments de la culture 
kanak, comme les berceuses et autres enfantines (Rabault 
& al., 2023). Les albums illustrés — parfois bilingues (kanak/

français) — sont les premières ressources et références 
à venir pallier le manque en littérature de langue kanak 
identifié depuis plusieurs années par le corps enseignant. 
Depuis quelques années, ces albums de contes autochtones 
ont été essentiellement publiés par des éditeurs privés non 
autochtones (Kara & al., 2024).

PARTIE 2 : OBJECTIFS
Cette étude prospective dresse un état des lieux du 
niveau d’inclusion des contes autochtones dans les classes 
calédoniennes et de la manière dont ces contes sont 
racontés dans le contexte scolaire. Nous souhaitions en 
premier lieu interroger les personnes enseignantes kanak 
de la maternelle (préscolaire) et du primaire, car nous les 
considérons logiquement comme les premières utilisatrices 
de ce répertoire. 

Notre question de recherche est la suivante  : que 
représentent les histoires orales et légendes autochtones 
pour les personnes enseignantes ? Comment sont-elles 
utilisées en classe ?

PARTIE 3 : CADRE THÉORIQUE
Bases épistémologiques

Les pratiques d’inclusion de contes autochtones à 
l’école existent depuis bien longtemps, mais restent 
malheureusement trop peu documentées. Les apports 
canadiens sont précieux (Campeau, 2021 ; Côté, 2019 ; Kara 
& al., 2024) dans ce champ et permettent de questionner 
l’intérêt pédagogique de ce type de support dans un 
processus de décolonisation de l’espace éducatif et de 
participer de manière active à rétablir un certain équilibre 
épistémologique entre savoirs scolaires et savoirs culturels 
autochtones. Ce sont donc principalement ces recherches 
qui serviront de base théorique à notre travail. Pour la 
Nouvelle-Calédonie, elle revêt un enjeu d’autant plus 
important qu’elle est inscrite depuis une quarantaine 
d’années dans un processus d’émancipation du système 
éducatif français avec la volonté d’ouverture de la « culture 
légitime » de l’école (Bourdieu, 1966) aux élèves autochtones 
dont les fondamentaux culturels sont très largement minorés/
minorisés.

Or, jusque-là, les travaux scientifiques analysent surtout la 
dimension anthropologique et ethnologique de la littérature 
orale océanienne (Aufray [2000], Ihage [1992], Illouz 
[2000] sans aborder particulièrement l’utilisation de cette 
ressource dans l’enseignement formel. Elle est donc peu 
nombreuse la littérature faisant mention de l’incorporation 
des contes autochtones dans l’école calédonienne. Dans ce 
territoire du Pacifique, la recherche cible plus largement la 
transposition didactique de quelques savoirs autochtones 
[Wadrawane  2022, 2024] et elle concerne principalement 
la conceptualisation des mathématiques par une approche 
culturelle [Waminya (2011)]. S’agissant des contes, seul 
Lavigne en fait mention dans sa thèse de doctorat à des fins 

3 Des postes de professeurs ou professeures des écoles et d’instituteurs ou institutrices sont mis en concours chaque année par le gouvernement de la 
Nouvelle-Calédonie.



L’APPRENTISSAGE CONSTITUE UN TOUT QUI EST PLUS QUE LA SOMME DE CES PARTIES

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
51

notamment de détournement mathématique [2012]. Le lien 
avec la réussite scolaire reste à déterminer et c’est là tout 
l’intérêt du présent travail.

Une présence dans les programmes d’enseignement

Les programmes d’enseignement du premier degré de la 
Nouvelle-Calédoniefont également mention des contes 
autochtones comme une ressource précieuse pour aborder 
les langues autochtones kanak. Ainsi, des contes comme « La 
leçon du bénitier » ou encore « Adrapo et Wanimoc » sont 
mis en ligne ainsi que des activités pour les enseignants sur 
le site internet du gouvernement de la Nouvelle-Calédonie.

L’intégration des savoirs autochtones est une réalité depuis 
la signature des accords politiques de Nouméa [1998]. 
Elle a permis d’asseoir la formation des enseignants dans 
cette trajectoire d’émancipation au sein de ces deux 
principaux instituts de formation : l’INSPE [Institut National 
Supérieur du Professorat et de l’Éducation] de l’Université 
de la Nouvelle-Calédonie [voir Rabault & Wacalie (2021) et 
Wadrawane (2024)] et l’IFMNC (Institut de Formation des 
Maîtres de Nouvelle-Calédonie (voir Colombel & Fillol 
(2021)).

PARTIE 4 : DESCRIPTION DE L’ÉTUDE
Public ciblé

L’étude concerne en premier lieu les personnes 
enseignantes de langues kanak du premier degré en 
Nouvelle-Calédonie. Celles que nous avons interrogées 
proviennent essentiellement de la province Nord5. Elles ont 
été interrogées durant un regroupement des enseignants et 
enseignantes organisé par la Direction de l’Enseignement de 
la Formation et de l’Insertion de la Jeunesse (DEFIJ).

Par ailleurs, nous avons porté notre attention sur les conteurs 
et conteuses kanak ainsi que sur leurs pratiques. Nous 
cherchions à comparer la pratique réelle (traditionnelle) 
de l’art de conter avec la façon de faire des personnes 
enseignantes en classe. Dans quelle mesure les personnes 
enseignantes adaptent ou reformulent les contes afin de les 
transmettre à l’école ?

Nous avons également sollicité des entretiens semi-structurés 
avec un conteur et une conteuse autochtones kanak ainsi 
qu’avec une conseillère pédagogique. Inspirés par les 
travaux du chercheur Eddie Wayuone Wadrawane, ces 
entretiens avaient pour but de mettre en perspective le 
schéma de transposition didactique de la pratique du milieu 
vers la pratique de classe (Wadrawane, 2024).

Méthodologie

Nous avons collecté 26 questionnaires papier, remplis par 
des personnes enseignantes. Les questions portaient sur :

	→ les personnes ayant la légitimité de conter les 
littératures orales autochtones;

	→ les interactions au moment de lire les contes;
	→ les moyens utilisés;
	→ les notions et les disciplines enseignées avec les 

contes/légendes;
	→ les modalités d’évaluation.

Exposé et analyse des résultats préliminaires

Les premières données de notre étude montrent que 
les personnes enseignantes que nous avons interrogées 
reconnaissent unanimement l’importance des contes et 
des légendes6 dans leur enseignement. Elles jugent que la 
lecture des contes est importante, car elle répond avant tout 
à un devoir de transmission :

« C’est important, je pense, de transmettre les 
contes et les légendes, car dans le milieu kanak 
les contes et les légendes sont parfois tirés 
d’histoires vraies, c’est pourquoi il est important 
de les transmettre. »

Elles voient la lecture des contes comme un moyen de 
transmettre l’héritage familial des populations :

« Ils [les contes et les légendes] sont très 
importants pour connaître l’origine des lieux, des 
familles. »

Le conte permet également, pour les personnes enseignantes 
interrogées, de consolider les acquis identitaires :

« Il est important de le préserver pour l’identité de 
l’enfant et du pays. »

Ces premiers résultats montrent l’importance que les 
personnes enseignantes attachent à ce répertoire pour 
transmettre aux enfants les savoirs culturels et linguistiques 
autant que des références identitaires.

Toutefois, bien que les personnes enseignantes déclarent 
l’importance du répertoire de contes kanak, la majorité 
d’entre elles avouent avec impuissance ne transmettre ces 
contes qu’occasionnellement ou pas du tout au sein de leur 
propre foyer. La figure suivante illustre ce paradoxe :

Figure 1. Niveau de transmission des littératures orales 
autochtones à la maison

4 La compétence de l’enseignement dans le premier degré a été transférée 
au territoire de la Nouvelle-Calédonie depuis 2001 dans le cadre de l’Accord 
de Nouméa, accord dit « de décolonisation ».

5  La Nouvelle-Calédonie est divisée en trois provinces administratives : la 
province Sud, la province Nord et la province des îles Loyauté. Chacune 
d’elles adapte les programmes scolaires en fonction de ses spécificités 
culturelles et linguistiques. Les provinces Nord et îles Loyauté sont 
majoritairement indépendantistes, tandis que la province Sud, regroupant 75 
% de la population calédonienne, est plutôt non-indépendantiste.



L’APPRENTISSAGE CONSTITUE UN TOUT QUI EST PLUS QUE LA SOMME DE CES PARTIES

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
52

À la question portant sur la catégorie de personnes ayant le 
plus d’aptitude et de légitimité pour conter les histoires et 
légendes, les enseignants et enseignantes considèrent que 
ce travail de transmission par les contes devrait être partagé 
par tout le monde.
 

Figure  2. Personnes légitimes pour conter les littératures orales 
autochtones à l’école

Pour ce qui est des moyens utilisés pour transmettre les 
contes et légendes, les personnes enseignantes considèrent 
que le livre est l’outil privilégié en complément de leur corps 
et de leur voix :

Figure 3. Moyens de transmission des littératures orales 
autochtones à l’école

PARTIE 5 : CONCLUSION ET PERSPECTIVES
Les résultats préliminaires de notre recherche sur les 
contes et légendes autochtones à l’école montrent que 
les personnes enseignantes reconnaissent la valeur de ce 
répertoire littéraire et son importance pour la transmission 
des savoirs, savoir-faire et savoir-être dans le milieu kanak. 
Cependant, notre étude démontre que les personnes 
enseignantes incluent très peu la lecture de ces contes dans 
leur pratique professionnelle. Nous ressentons de leur part 
une certaine frustration du fait qu’elles ne se sentent pas 
autorisées à le faire ni confiantes dans leur capacité à le faire 
du fait, notamment, d’un manque de formation pratique.

Les contes sont racontés à la manière occidentale, 
c’est-à-dire avec un livre et sans outil ni accessoire. Par 
ailleurs, la façon d’enseigner n’intègre pas du tout les 
dispositions autochtones de contage traditionnel (formules 
pour commencer et finir, organisation de l’espace, posture 
des enfants, matériaux, etc.).

Les consultations se poursuivent auprès des 
personnes-ressources du milieu éducatif, des conteurs et 
conteuses autochtones ainsi que des personnes enseignantes, 
dans la province Sud et la province des îles Loyauté. Nous 
tentons d’observer les pratiques inclusives des contes et 
légendes kanak dans des contextes différents. Nous avons 
également commencé à enquêter auprès d’enseignants et 
d’enseignantes au Canada, afin de comparer les façons de 
faire d’un continent à l’autre.

Sur la base des données collectées, il nous semble par 
la suite important d’engager une réflexion autour des 
méthodes employées pour transmettre les littératures orales 
dans l’espace scolaire. De plus, il convient d’interroger les 
personnes autochtones au sujet des contes et légendes 
qu’elles souhaiteraient que l’école utilise comme ressources 
éducatives.

Les contextes sociopolitiques influencent les avancées 
ou reculs en matière d’inclusion et de légitimation des 
littératures orales autochtones à l’école. En Kanaky-Nou-
velle-Calédonie, ce sujet de l’inclusion des langues et des 
éléments de culture autochtones est sensible et la mise en 
œuvre de ce projet rencontre encore des résistances. En tant 
que formateur et formatrice de personnes enseignantes en 
Nouvelle-Calédonie et au Canada, il nous semble cependant 
important de poursuivre l’effort d’inclusion de l’art du conte 
dans la formation initiale et continue.

6  Nous avons conscience que les termes en français « contes/légendes » ne rendent pas hommage à l’épistémologie autochtone. Bien que réducteurs, ces 
termes ont été utilisés par souci de clarté, afin que les personnes participantes et les chercheurs ou chercheuses n’ayant que le français comme langue commune 
puissent se comprendre.



L’APPRENTISSAGE CONSTITUE UN TOUT QUI EST PLUS QUE LA SOMME DE CES PARTIES

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
53

RÉFÉRENCES
Aufray, M. (2015). Les littératures océaniennes. Communiquer, 
parler et raconter. Nouméa. ALK-CERLOM-INALCO, Coll. Chemin 
des cultures, vol. 1. 

Bourdieu, P. et Passeron, J.-C. (1970). La reproduction. Eléments 
pour une théorie du système d’enseignement. Paris.

Campeau, D. (2021). Pédagogie autochtone et pédagogie du lieu : 
proposition d’un modèle d’enseignement autochtonisé. Éducation 
et francophonie, 49(1), 52–70. https://doi.org/10.7202/1077001ar

Colombel-Teuira, C., Véronique, F (2021). Variation et approche 
polynomique : pour une conception plurielle de la langue à l’école 
calédonienne. Glottopol [En ligne], 35 |.

Constance, L., Blanchet, P.-A. (2017). Un modèle pédagogique 
inspiré des traditions autochtones pour enseigner le récit de vie en 
classe. Université de Chicoutimi & Université de Sheebrooke.

Côté, I. (2019). Théorie postcoloniale, décolonisation et 
colonialisme de peuplement : quelques repères pour la recherche 
en français au Canada. Cahiers franco-canadiens de l’Ouest, 31(1) : 
25-42. https://doi.org/10.7202/1059124ar. 
DOI : 10.7202/1059124ar

Geneix-Rabault, S., Wacalie, F. (2021). Trengewekë. 
Appren-tissages : (re)lier arts et pluralités en contexte formatif à 
l’Université de la Nouvelle-Calédonie. Uane ore nodei lanengoc. 
COOL11. Nouvelle-Calédonie.

Geneix-Rabault, S., Wacalie, F., Wadrawane, E., W., Caihe, F. et Elie, 
V. (2023). Ea Ea Pepe. Berceuses en langues kanak : des instruments 
de mises en voix de mémoires intimes en contexte plurilingue et 
pluriculturel (Nouvelle-Calédonie) . Textes et contextes.

Hare, J. (2012). They Tell a Story and There’s Meaning behind That 
Story: Indigenous Knowledge and Young Indigenous Children’s 
Literacy Learning. Journal of Early Childhood Literacy, 12(4), 
389–414.

Ihage, W. (1992). La tradition orale à Lifou. Éditions du Niaouli. 
Nouméa.

 
 
 

 
 
 
 
 
Illouz, C. (2000). De chair et de pierre. Essai de mythologie kanak. 
Maison des Sciences de l’Homme. Paris.

Iseke, J., & Brennus, B. (2011). Learning Life Lessons from 
Indigenous Storytelling with Tom McCallum. Counterpoints, 379, 
245–261.

Edward, K., Lavoie, C. et Lépine, M. (2022). Ne brûlons pas des 
livres : se former pour aborder les mythes, préjugés et stéréotypes 
sur les Premiers Peuples dans la littérature jeunesse. Les cahiers de 
l’AQPF, 13(1) : 26-33.

Kara, E., Wacalie, F., Lavoie, C., Lépine, M. (2024). Regards 
croisés sur des clés d’analyse pour la sélection d’œuvres de 
littérature jeunesse traitant de savoirs, réalités et cultures 
autochtones. Contextes et didactiques n°23.

Kovach M (2009) Indigenous Methodologies: Characteristics, 
Conversations, and Contexts. Toronto, Canada: University of 
Toronto Press.Lavigne, G. (2012). Langues et mathématiques à 
l’école dans les cultures océaniennes : étude exploratoire d’une 
pédagogie interculturelle en Nouvelle-Calédonie : approches 
anthropologiques et ethnomathématiques. Université de la 
Nouvelle-Calédonie.

Pradeau, C. (2024). Institutionnalisation, standardisation et 
revitalisation de langues minor(is)ées : regards sur les politiques 
linguistiques et éducatives en Nouvelle-Calédonie », Glottopol [En 
ligne], n°40.

Sam, L., S. (2022). Historique de l’Enseignement des Langues 
Kanak (ELK) en NouvelleCalédonie. Langues et cité n°31.

Wadrawane, E., W. (2022). Didactisation de certains savoirs 
kanak NC. Recherches Interdisciplinaires sur les Interactions 
entre Cultures, Langues et Apprentissages Scolaires : Papeete / 
Contextualisations didactiques, approches théoriques et pratiques, 
16 Novembre 2022, Hal : hal-04486510

Wadrawane, E., W. (2024). Bilan succinct formation en didactique 
et en pédagogie pour enseigner dans le supérieur et en contexte 
océanien et kanak. Hal : hal-04510873

https://doi.org/10.7202/1077001ar
https://doi.org/10.7202/1059124ar
http://dx.doi.org/10.7202/1059124ar
https://hal-unc.archives-ouvertes.fr/hal-04486510v1
https://hal-unc.archives-ouvertes.fr/hal-04510873v1


L’APPRENTISSAGE CONSTITUE UN TOUT QUI EST PLUS QUE LA SOMME DE CES PARTIES

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
54

RÉSEAU DE CONNAISSANCES : L’EXPÉRIENCE DES 
UNIVERSITAIRES GUARANIS DU SUD DU BRÉSIL1

INTRODUCTION
Cet article porte sur l’expérience des personnes autochtones brésiliennes relativement à deux 
politiques publiques qui constituent aujourd’hui des pôles majeurs de renforcements ethniques, 
culturels, identitaires et linguistiques : la Licence interculturelle autochtone du sud de la forêt 
Atlantique (un diplôme réservé aux personnes autochtones), et l’Action savoirs autochtones à 
l’école2 (une formation continue permettant aux personnes autochtones d’enseigner dans leurs 
propres communautés).

Au doctorat, j’ai choisi d’explorer la présence autochtone à l’Université fédérale de Santa Catarina 
(Brésil), par le biais d’une classe pilote au programme de Licence interculturelle autochtone3. 
Ma thèse porte sur cette présence autochtone dans l’enseignement supérieur à partir de 
l’expérience des universitaires guaranis. Elle analyse l’importance attribuée au chamanisme, dans 
l’enseignement supérieur. En 2024, j´ai réalisé un stage postdoctoral à l’Université de Montréal. 
Ma recherche portait ce titre : « Réseau de connaissances : l’expérience des Autochtones du sud 
du Brésil dans les politiques publiques d’enseignement supérieur  ». L’objectif était d’analyser 
les politiques d’enseignement supérieur consacrées aux personnes autochtones du Brésil et 
d’explorer, en contexte, la réalité vécue par ces dernières.

CONTEXTE 
Au Brésil, la Constitution de 1988 marque une grande avancée législative. L’article 210 garantit 
aux peuples autochtones le droit à l’utilisation des langues maternelles et au respect de leurs 
propres processus d’apprentissage.

Les articles 231 et 232 leur reconnaissent également le droit de vivre selon leurs particularités 
ethniques et socioculturelles, d’utiliser leurs langues traditionnelles, d’habiter sur leurs territoires 
traditionnels et d’avoir accès à un enseignement dans le respect de leurs identités et de leurs 
cultures. Il est important de mentionner que cette garantie légale résulte de luttes intenses 
de la part du mouvement autochtone brésilien. Ainsi, des repères législatifs dans le domaine 
de l’éducation scolaire autochtone se sont établis à partir des années 90 et ont déclenché de 
nombreuses initiatives prenant la forme de projets locaux en partenariat avec les universités 
et les institutions gouvernementales et non gouvernementales. C’est dans ce contexte que les 
Licences interculturelles ont pris de l’importance.

Malgré ces avancées, le Brésil n’a toujours pas de politique linguistique nationale globale et 
consolidée pour encourager, valoriser et préserver les langues autochtones. Heureusement, 
le Ministère des Peuples Autochtones, dirigé par la ministre autochtone Sônia Guajajara, a 
développé, suite à un dialogue avec l’UNESCO, plusieurs projets incluant le soutien aux initiatives 
de diffusion des langues autochtones, la publication de matériel didactique, la création d’espaces 
de formation et de recherche dédiés aux langues amérindiennes, ainsi que la coopération avec 
d’autres pays d’Amérique du Sud.

À partir des années 2000, les débats nationaux ont beaucoup influencé l’enseignement supérieur 
autochtone. En effet, la société entière a alors intégré l’agenda gouvernemental et commencé à 
réfléchir aux stratégies de renforcement des droits, de la culture et des langues autochtones. La 
formation supérieure vient ainsi s’ajouter à la lutte pour la démarcation des terres autochtones 
et à la gestion des territoires. Elle constitue un projet clé pour les Autochtones qui pourront, 
par la mise en place d’un dialogue interculturel, accéder aux connaissances issues de la société 
hégémonique et faire valoir leurs droits.

1 Licenciatura Intercultural Indígena do Sul da Mata Atlântica
2 ASIE / Núcleo SC
3 https://repositorio.ufsc.br/xmlui/handle/123456789/129551

Clarissa Rocha de Mélo
Stagière Postdoctoralle 
Universitè Federale  
Santa Catarina,  
Brésil/UdeM, Montréal.
Chercheuse aux ERCA et 
CIERA/Montréal, CA

https://licenciaturaindigena.ufsc.br/
https://saberesindigenas.ufsc.br/


L’APPRENTISSAGE CONSTITUE UN TOUT QUI EST PLUS QUE LA SOMME DE CES PARTIES

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
55

Le Programme de Soutien à la Formation Supérieure et aux 
Licences Indigènes – PROLIND – est une initiative du Ministère 
de l’Éducation du Brésil (le MEC) découlant de son projet 
de formuler et de développer des programmes spécifiques 
pour soutenir la formation des personnes enseignantes 
autochtones au niveau supérieur. Il existe depuis 2008. En 
2024, 26 établissements d’enseignement supérieur se sont 
impliqués dans ce projet de formations, dont 15 fédéraux et 
11 provinciaux.

Au Brésil, nous disposons d’initiatives extrêmement 
novatrices, mais plusieurs obstacles continuent de les 
entraver. C’est pourquoi les débats sur les méthodologies 
autochtones, sur la décolonisation des institutions et sur les 
manières de faire de la recherche sont cruciaux et de plus 
en plus mis de l’avant. Kaingang et Laklãnõ Xokleng, de 
l’Université Fédérale de Santa Catarina (UFSC), ont conduit 
des expériences ethnographiques avec les groupes guaranis 
et constatent qu’il y a encore de nombreux écarts entre 
les processus d’apprentissage autochtones et les modes 
de connaissance en vigueur actuellement à l’université. 
Toutefois, malgré ces écarts, l’enseignement supérieur est 
aujourd’hui encore apprécié par la majorité des groupes 
autochtones. Selon l’expérience des personnes étudiantes 
inscrites, en valorisant les savoirs et les langues autochtones, 
les Licences interculturelles (qui sont offertes dans différentes 
universités) permettent un vrai transit entre les cultures et les 
modèles distincts. 

L’EXPÉRIENCE DES UNIVERSITAIRES 
AUTOCHTONES DANS LA LICENCE 
INTERCULTURELLE AU SUD DU BRÉSIL

Trois groupes habitant le biome de la 
forêt Atlantica sont étudiés : GUARANI, 
LAKLÃNÕ XOKLENG et KAINGANG.
Le profil des personnes étudiantes de cette classe de LII- UFSC 
est décrit dans ma thèse doctorale. Il a été observé que la 
plupart des personnes enseignantes étaient autochtones. De 
grandes différences ont été constatées entre les trois groupes 
de personnes étudiantes autochtones (Guarani, Kaingang et 
Laklãnõ- xokleng). Pour plusieurs de ces personnes, la routine 
universitaire du travail à effectuer à la maison n’était pas 
habituelle. C’était surtout le cas des personnes étudiantes 
guaranies, qui ont été scolarisées plus récemment et sont 
peu diplômées. Parmi les Laklãnõ-Xoklengs et Kaingangs, 
plusieurs personnes avaient déjà obtenu des diplômes 
et connaissaient la routine et la discipline académique. 
 

1 Certaines personnes universitaires autochtones qui ne parlaient pas la langue, en observant leurs “parents autochtones” s’exprimer entre eux dans leur 
langue maternelle, ont souhaité se reconnecter à cette langue, la considérant comme comme un aspect fondamental de leur identité ethnique. Par conséquent, 
plusieurs se sont consacrées à l’étude de leur langue autochtone.

2 Quotas raciaux et sociaux dans les universités (Loi des Quotas - 2012). Cette loi a été mise en place dans les universités publiques fédérales et les instituts 
techniques. Elle réserve un pourcentage de places aux personnes étudiantes noires, métisses et indigènes, issues d’écoles publiques, sur la base de critères de 
revenus. La loi stipule qu’à partir de 2024, au moins 50 % des places doivent être réservées aux personnes étudiantes des écoles publiques, une partie de ces 
places étant destinée aux personnes noires, métisses et indigènes, en fonction de la proportion de ces populations dans chaque État. Quotas dans la fonction 
publique: en 2014, une loi a été adoptée réservant 20 % des places dans les concours publics fédéraux aux personnes noires (référence 2).

3 Les Licences interculturelles autochtones sont des cursus exclusivement destinés aux peuples autochtones, composés majoritairement de personnes 
enseignantes autochtones vivant en territoire autochtone. Ainsi, tout au long de la formation, les personnes étudiantes autochtones partagent du temps et des 
apprentissages avec leurs parents et parentes autochtones, un facteur important favorisant leur maintien dans le programme et l’achèvement de leurs études.

En effet, en observant les trois classes, nous avons remarqué 
que les universitaires de Kaingang et de Laklãnõ-Xokleng 
venaient de générations scolarisées : leurs parents avaient 
fréquenté les écoles. Certaines de ces personnes avaient 
même des grands-parents qui avaient complété leur 
scolarité. Les Guaranis, en revanche, étaient les premières 
personnes de leur génération à fréquenter un établissement 
d’enseignement, ce qui explique leur plus grande difficulté à 
faire face au rythme du travail académique.

Nous avons également constaté l’importance de la 
cohabitation entre les groupes fréquentant l’université et ceux 
qui en étaient éloignés. En effet, leur influence réciproque 
et les relations linguistiques qu’ils entretenaient faisaient 
en sorte que les personnes non-locutrices étaient portées à 
entamer un processus de réappropriation linguistique. Les 
personnes universitaires ont lancé de nombreuses initiatives 
dans leurs communautés respectives, dans le but de valoriser 
et de stimuler l’utilisation des langues maternelles et d’en 
faire un outil d’apprentissage privilégié1.

Il s’est avéré que la réussite des personnes étudiantes reposait 
essentiellement sur un élément souvent évoqué : le fait de se 
retrouver «parmi les siens», «d’être parmi les indigènes». Cette 
promiscuité donnait aux personnes étudiantes le sentiment 
d’être « plus fortes ». Contrairement au système d’admission 
par quotas2 qui divise les communautés, les programmes 
de Licences interculturelles favorisent le regroupement des 
personnes autochtones, qui peuvent alors se soutenir tout au 
long de leur parcours universitaire3.

ACTION SAVOIRS AUTOCHTONES À L’ÉCOLE
La plupart des personnes diplômées du cours de Licence 
interculturelle participent ensuite au projet « Action savoirs 
autochtones à l’école  ». En partenariat avec les institutions 
d’enseignement supérieur, les Secrétariats d’État à l’Éducation 
et les municipalités, cette initiative vise à promouvoir la 
formation continue d e s  p e r s o n n e s  qui enseignent aux 
Autochtones.

Le projet, mené dans l’État de Santa Catarina, est lié à 
l’Université Fédérale de Santa Catarina (UFSC) et concerne 
directement les personnes enseignantes autochtones des 
trois ethnies évoquées précédemment. Soulignons qu’avant 
la mise en place du projet, il était difficile de trouver des 
ressources pédagogiques et didactiques dans les écoles 
autochtones de Santa Catarina, la majorité d’entre elles n’étant 
pas conçues par des personnes autochtones et ne reflétant 
pas les réalités et les conceptions éducatives autochtones.  
 
 
 



L’APPRENTISSAGE CONSTITUE UN TOUT QUI EST PLUS QUE LA SOMME DE CES PARTIES

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
56

Il était donc impératif pour l’équipe de l’Université Fédérale 
de Santa Catarina d’accorder une attention particulière 
aux personnes aînées des différentes communautés. C’est 
ainsi que des «Grandes Rencontres» – réunissant plusieurs 
communautés autochtones provenant de différentes 
localités – ont été organisées pour mettre de l’avant la parole 
des Anciens et des Anciennes. Ce sont ces personnes âgées 
qui ont évoqué la nécessité d’envisager de «nouvelles» 
orientations pour l’éducation scolaire autochtone4. 

Ma participation directe, depuis le début et pendant 
quatre ans, à cette politique publique m’a permis de mieux 
comprendre son impact sur les communautés autochtones. 
Ce projet, en respectant la vision du monde autochtone et 
en honorant les personnes aînées issues de cette culture et 
porteuses de sagesses anciennes, a grandement contribué à 
améliorer l’enseignement destiné aux personnes autochtones. 

J’ai entrepris un exercice de systématisation des réflexions 
élaborées au cours de plusieurs années de recherches 
ethnographiques et de travail sur le terrain dans les terres 
guaranies, kaingangs et laklanôs ainsi qu’à l’université 
(accompagnant pendant quatre ans les personnes étudiantes 
autochtones en enseignement supérieur). À partir des 
expériences ethnographiques dans les communautés du 
sud du Brésil, j’ai constaté l’impact positif des politiques de 
formation supérieure et de formation continue des personnes 
enseignantes. En effet, les deux projets que sont la Licence 
interculturelle et l’Action savoirs autochtones constituent 
de véritables mécanismes de renforcement ethnique et 
soutiennent la lutte pour les droits autochtones, que ceux-ci 
soient liés au territoire, à la santé, à l’éducation ou aux langues 
maternelles. Tous deux favorisent l’affirmation ethnique et 
culturelle.

La Licence interculturelle autochtone, en tant que politique 
publique nationale, favorise les relations entre les peuples 
autochtones et allochtones. Elle permet d’élargir le dialogue 
et d’accroître l’inclusion des savoirs autochtones dans les 
universités du Brésil, et elle favorise la remise en question des 
présupposés ancrés dans le savoir académique.

L’Action savoirs autochtones est un projet de formation 
continue qui permet, quant à lui, d’établir des liens entre 
les connaissances acquises à l’université et celles acquises 
dans les communautés autochtones, et qui valorise les 
processus d’apprentissage autochtones traditionnels. En 
plus de promouvoir cette fusion des modes d’apprentissage, 
l’Action savoirs autochtones a conduit à l’élaboration de 
matériaux didactiques et pédagogiques par des personnes 
enseignantes autochtones elles-mêmes et adaptés à leurs 
réalités et à leurs langues.

Au Brésil, les politiques publiques liées à l’enseignement 
supérieur des peuples autochtones, telles que les Licences 
interculturelles, vont au-delà de l’inclusion. En effet, ces 
programmes universitaires renforcent la reconnaissance 
et la valorisation des peuples autochtones, en ouvrant un 
espace de réflexion et de dialogue entre des savoirs et des 
modes d’enseignement-apprentissage distincts. Le terme 
interculturel renvoie ici à une approche fondée sur la rencontre, 

4  À partir de la parole des Anciens et Anciennes, chaque communauté, avec ses représentants et représentantes, choisissait un thème à rechercher dans son 
village. Ce thème était ensuite étudié en classe dans les écoles autochtones des communautés respectives. Ces thèmes ont servi d’inspiration pour l’élaboration 
de plans de cours par les personnes enseignantes autochtones. Leur enseignement reflétait ainsi leur propre réalité et répondait aux besoins spécifiques de 
chaque communauté, rendant ainsi l’apprentissage plus accessible et ancré dans le contexte autochtone.

le respect mutuel et l’échange entre différentes visions du 
monde, dans une logique de réciprocité. Ces programmes 
de licence permettent non seulement de renforcer les 
identités culturelles autochtones, mais aussi de construire des 
ponts entre les connaissances traditionnelles et les savoirs 
académiques, dans une perspective de décolonisation de 
l’éducation et de pluralité épistémologique. Par ailleurs, au 
sein des établissements d’enseignement supérieur, nous 
comptons de plus en plus de personnes enseignantes, 
conseillères pédagogiques et professionnelles de cultures 
autochtones.

CONCLUSION
Les deux politiques présentées dans cet article offrent des 
possibilités concrètes de valorisation et de renforcement 
des modes d’enseignement-apprentissage autochtones. 
Les écoles et universités ont tout avantage à inclure les 
pratiques, les savoirs, les langues et les cultures autochtones 
et pourraient s’y ouvrir encore davantage pour devenir de 
véritables lieux de pratique et de valorisation de la culture 
autochtone. Le projet Savoirs autochtones à l’école pourrait 
être développé dans d’autres contextes autochtones, et 
s’adapter aux besoins spécifiques de chaque communauté, 
à travers un travail conjoint entre personnes enseignantes, 
enfants et sages autochtones. Dans les universités, il serait 
intéressant de mettre en contact les personnes enseignantes 
avec des collaborateurs et collaboratrices autochtones, ou 
des personnes maîtrisant un « savoir notoire » – c’est-à-dire 
capables d’enseigner des disciplines liées à l’art, à la langue, au 
territoire ou à la santé autochtone –, afin que l’interculturalité 
puisse réellement se concrétiser.

En ce qui concerne l’enseignement aux peuples autochtones, il 
reste encore beaucoup à faire pour accomplir la décolonisation 
des structures et des systèmes éducatifs. J’espère toutefois 
que nos efforts pour analyser et transmettre les retombées 
de nouvelles expériences aideront à améliorer les pratiques 
et projets déjà existants et inspireront d’autres milieux, qu’ils 
soient autochtones ou allochtones.



L’APPRENTISSAGE CONSTITUE UN TOUT QUI EST PLUS QUE LA SOMME DE CES PARTIES

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
57

RÉFÉRENCES

Adesina, J. O. (2008). Against alterity. Africa Development, 33(4), 
133–152. Council for the Development of Social Science Research 
in Africa.

Baniwa, G. L. (2007). Movimentos e políticas indígenas no Brasil 
contemporâneo. Tellus, 7(12), 127–146.

Boelen, V. (2023). Décoloniser la spiritualité : Une démarche à 
intégrer dans le processus de décolonisation de l’éducation. Journal 
of the Canadian Association for Curriculum Studies, 20(1), 107–125. 
https://doi.org/10.25071/1916-4467.40761

Brasil. (1993). Diretrizes para a Política Nacional de Educação 
Escolar Indígena (Série institucional, Cadernos educação básica, 2).

Brasil. (1996). Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996: Estabelece 
as diretrizes e bases da educação nacional.

Brasil. (1998). Referencial curricular nacional para as escolas 
indígenas. Ministério da Educação e do Desporto, Secretaria de 
Educação Fundamental.

De Rose, S. O. (2010). Tata endy rekoe – Fogo sagrado: Encontros 
entre os Guarani, a ayahuasca e o Caminho Vermelho [Tese de 
doutorado, Universidade Federal de Santa Catarina]. Repositório 
UFSC.

Dussart, F., & Poirier, S. (2021). Indigenous cosmologies, entangled 
religiosities and global connections: A theoretical overview. In F. 
Dussart & S. Poirier (Eds.), Contemporary Indigenous cosmologies 
and pragmatics (pp. 1–32). University of Alberta Press.

Freire, P. (1978). Cartas à Guiné-Bissau: Registros de uma 
experiência em processo. Paz e Terra.

Gow, P. (1991). Of mixed blood: Kinship and history in Peruvian 
Amazonia. Oxford University Press.

Gregor, T. (1977). Mehinaku: The drama of daily life in a Brazilian 
Indian village. University of Chicago Press.

Grupioni, L. (2003). A educação indígena na academia: Inventário 
comentado de teses e dissertações sobre educação escolar 
indígena no Brasil (1978–2002). Em Aberto, 20(76), 197–238.

Krenak, A. (2020). Caminhos para a cultura do Bem Viver. https://
lc.cx/GLjKuD

Lavoie, C., Blanchet-Cohen, N., & Bacon, M. (2021). Vers 
l’autochtonisation : Pratiques éducatives inspirantes à l’ère de la 
réconciliation. Éducation et francophonie, 49(1), 1–13. https://doi.
org/10.7202/1076998ar

 
 
 
Lévi-Strauss, C. (1993). História de lince (Trans. P. Neves). 
Companhia das Letras.

Mato, D. (2008). Diversidad cultural e interculturalidad en educación 
superior: Experiencias en América Latina. IESALC-UNESCO.

Melo, C. R. de. (2008). O corpo na escola e a escola no corpo: 
Escola, corpo e tempo entre os Guarani [Dissertação de mestrado, 
Universidade Federal de Santa Catarina].

Melo, C. R. de. (2014). Da universidade à casa de rezas Guarani e 
vice-versa: Reflexões sobre a presença indígena no ensino superior 
a partir da experiência dos Guarani na Licenciatura Intercultural 
Indígena do Sul da Mata Atlântica/UFSC [Tese de doutorado, 
Universidade Federal de Santa Catarina].

Munduruku, D. (2009). Educação indígena: Do corpo, da mente e 
do espírito. In Múltiplas leituras (pp. 21–29).

Nimuendaju, C. (1987). As lendas da criação e destruição do mundo 
como fundamentos da religião dos Apapocuva-Guarani. Hucitec.

Paladino, M., & Almeida, N. P. (2012). Entre a diversidade e a 
igualdade: Uma análise das políticas públicas para educação escolar 
indígena no Brasil dos governos Lula. Contra Capa.

Pissolato, E. (2006). A duração da pessoa: Mobilidade, parentesco 
e xamanismo Mbyá (Guarani) [Tese de doutorado, Museu Nacional, 
Universidade Federal do Rio de Janeiro].

Schaden, E. (1974). Aspectos fundamentais da cultura Guarani. 
Editora da Universidade de São Paulo.

Souza Lima, A. C. (2007). Educação superior para indígenas em el 
Brasil: Más allá del sistema de cupos. In Educação escolar indígena: 
Investigações antropológicas em Brasil y Argentina. Antropofagia.

Souza Lima, A. C. (2009). A educação superior de indígenas no 
Brasil: Balanços e perspectivas. E-papers.

Tassinari, A. (2001). Escola indígena: Novos horizontes teóricos, 
novas fronteiras de educação. In M. K. L. Ferreira & A. L. Silva (Eds.), 
Antropologia, história e educação. Global.

Tassinari, A. (2009a). Múltiplas infâncias: O que a criança indígena 
pode ensinar para quem já foi à escola ou A sociedade contra 
escola. ANPOCS.

Tassinari, A., & Conh, C. (2009). “Opening to the other”: Schooling 
among the Karipuna and Mebengokré-Xikrin of Brazil. Anthropology 
& Education Quarterly, 40(2), 150–169.

https://doi.org/10.25071/1916-4467.40761
https://lc.cx/GLjKuD
https://lc.cx/GLjKuD
https://doi.org/10.7202/1076998ar
https://doi.org/10.7202/1076998ar


L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS DE RÉCONCILIATION ET DE RÉSURGENCE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
58

L’APPRENTISSAGE EST UN  
PROCESSUS DE RÉCONCILIATION  
ET DE RÉSURGENCE 3



L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS DE RÉCONCILIATION ET DE RÉSURGENCE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
59

3

MATINAMAGEWIN - UN PARCOURS VERS  
LA VALORISATION DES PERSPECTIVES AUTOCHTONES 
EN ÉDUCATION 

“ Toutes mes relations» veut tout dire. Lorsqu’une personne prononce cette phrase, 
elle reconnaît les principes d’harmonie, d’unité et d’égalité. C’est une façon de dire 
que vous reconnaissez votre place dans l’univers et que vous reconnaissez la place 
des autres personnes et des autres choses dans le domaine du réel et du vivant. En 
cela, c’est une puissante évocation de la vérité.

Parce que lorsque vous dites ces mots, vous parlez de tout ce à quoi vous êtes 
apparenté. Pas seulement des personnes qui vous ressemblent, parlent comme vous, 
agissent comme vous, chantent, dansent, célèbrent, adorent ou prient comme vous. 
Tout le monde. Vous parlez également de tout ce qui dépend de l’air, de l’eau, de 
la lumière du soleil et de la puissance de la Terre et de l’univers lui-même pour sa 
subsistance et sa perpétuation. C’est la reconnaissance du fait que nous sommes tous 
ensemble un seul corps se déplaçant à travers le temps et l’espace.”1

	– Richard Wagamese, 2013 (traduction libre)

Ces paroles de l’auteur Ojibwe Richard Wagamese reflètent l’importance de la notion de relation 
dans les philosophies et les visions des Premiers Peuples. Qu’il s’agisse de la relation entre les 
humains, avec le territoire, ou entre les autochtones et les allochtones, ce thème est ressorti à 
maintes reprises durant les échanges et présentations de la sixième édition du Colloque sur la 
persévérance et la réussite scolaire chez les Premiers Peuples. Le principe de relation semblait en 
outre influencer le travail quotidien des différents groupes et personnes ayant participé au colloque. 

C’est ce même concept de relation qui guide notre équipe du Service de la formation continue 
à l’UQAT (FC-UQAT) dans son effort de développement et de partage des savoirs. Dans cette 
perspective, et afin d’assurer une offre de formation actualisée et pertinente, nous avons revitalisé 
et mis à jour la formation Matinamagewin, en collaboration avec un comité aviseur composé 
de membres de différentes organisations, impliqués dans l’éducation autochtone au Québec. 
Cette formation, intitulée Matinamagewin – Le Partage, est offerte par notre service depuis 
2012. Elle vise à outiller le personnel enseignant du Québec afin qu’il intègre les perspectives 
autochtones dans le milieu scolaire, qu’il valorise les savoirs et pédagogies autochtones dans ses 
programmes d’études, et qu’il mette en place des pratiques culturellement sécuritaires pour les 
élèves autochtones. 

La relation avec les membres de notre comité aviseur a été au cœur de notre travail. Durant nos 
rencontres et discussions, chaque membre a pu partager ses visions, ses opinions, et surtout 
son expertise en matière d’autochtonisation de l’éducation sous toutes ses formes (telles que 
présentées au 20e colloque annuel du CIERA2), et de valorisation des savoirs des Premières Nations 
et Inuit. En cela, ces rencontres se déroulaient en conformité avec la Compétence 153. L’implication 
de notre comité aviseur nous a permis d’améliorer le contenu de la formation d’une multitude de 
façons, en plus d’ouvrir nos yeux sur différents enjeux et réalités à considérer. La création d’un 
espace d’écoute ouvert et respectueux a assuré la participation continue des membres du comité.

1 Wagamese, Richard, 2013, “‘All my relations’ about respect”, Kamloops Daily News (11 juin 2013). Source tirée de : 
https://watershedsentinel.ca/article/all-my-relations/ (7 novembre 2015). 

Voici la citation originale : « ’All my relations’ means all. When a speaker makes this statement it’s meant as recognition of 
the principles of harmony, unity and equality. It’s a way of saying that you recognize your place in the universe and that you 
recognize the place of others and of other things in the realm of the real and the living. In that it is a powerful evocation of 
truth. Because when you say those words you mean everything that you are kin to. Not just those people who look like you, 
talk like you, act like you, sing, dance, celebrate, worship or pray like you. Everyone. You also mean everything that relies on 
air, water, sunlight and the power of the Earth and the universe itself for sustenance and perpetuation. It’s recognition of the 
fact that we are all one body moving through time and space together.”

2 Centre interuniversitaire d’études et de recherches autochtones (CIERA), 2022, Entre autochtonisation et décolonisation : 
comment penser un monde plus juste?, p.9.

3  Conseil en Éducation des Premières Nations (CEPN), 2020, Compétence 15 : Valoriser et promouvoir les savoirs, la vision 
du monde, la culture et l’histoire des Autochtones. Référence en ligne : https://cepn-fnec.ca/competence-15/.

Julie-Anne Bérubé

Julia Couture-Glassco
Chargées de projet 
et formatrices aux 
dossiers autochtones
Service de la formation 
continue, UQAT

https://www.uqat.ca/formation-continue/sensibilisation-realites-autochtones/
mailto:https://watershedsentinel.ca/article/all-my-relations/?subject=
mailto:https://cepn-fnec.ca/competence-15/?subject=


L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS DE RÉCONCILIATION ET DE RÉSURGENCE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
60

Crédit photo : Julie-Anne Bérubé

Cette relation avec notre comité aviseur, combinée à celle 
que nous développons avec les personnes participant à 
nos formations, sert de fondement à notre travail. En tant 
que chargées de projet et formatrices, nous apprenons 
continuellement au contact des personnes conseillères, ce 
qui nous permet de nourrir le contenu de notre formation. 
Celle-ci est enracinée dans les connaissances et les 
perspectives des membres de notre comité aviseur.

Atelier Matinamagewin

Dans l’atelier que nous avons présenté durant le sixième 
Colloque sur la persévérance et la réussite chez les Premiers 
Peuples, nous avons souhaité mettre en pratique cette vision 
axée sur la relation. Nous ne souhaitions pas simplement 
partager de façon magistrale les enseignements découlant 
de la formation Matinamagewin. Nous voulions mettre en 
œuvre ces enseignements, de telle sorte que « nos bottines 
suivent nos babines  », en animant un atelier interactif, 
pratique, et basé sur les expériences et contributions de 
chacun et chacune.

Nous avons donc commencé l’atelier en invitant les 
personnes participantes à quitter la salle de conférence 
pour aller prendre place à différents endroits dans le Palais 
des Congrès. Nous leur avons demandé ensuite de prendre 
un moment pour observer leur environnement, s’ancrer 
dans leur milieu et être à l’écoute de leurs sensations. En 
nous inspirant des approches en pédagogie autochtone et 
pédagogie du lieu de Diane Campeau, nous avons invité le 
groupe à expérimenter différentes stratégies d’enracinement 
et de connexion avec le lieu.

Crédit photo : Bérénice Mollen-Dupuis

Par la suite, en suivant le modèle de Parcours vers la 
sécurisation culturelle de la Boîte Rouge Vif4 (disponible 
sur la plateforme Perspectives des Premiers Peuples dans 
l’éducation au Québec), nous avons créé un parcours sur 
le sol dans lequel chaque étape représentait un niveau de 
sécurité culturelle. Selon l’Organisation mondiale de la 
santé autochtone, « la sécurité culturelle, dans un contexte 
autochtone, signifie que l’éducateur, le praticien ou le 
professionnel, qu’il soit autochtone ou non, est capable 
de communiquer de manière compétente avec un patient 
dans le cadre social, politique, linguistique, économique 
et spirituel de ce dernier.  »5 L’OMSA ajoute: « La sécurité 
culturelle va au-delà du concept de sensibilité culturelle 
en analysant les déséquilibres de pouvoir, la discrimination 
institutionnelle, la colonisation et les relations coloniales 
telles qu’elles s’appliquent aux soins de santé. »6

4 Adapté de Lévesque, 2017, CAPRES, 2018, Lavoie, Blanchet-Cohen, Bacon, 2021.

5 National Aboriginal Health Organization (NAHO) (2008). « Cultural competency and safety: A guide for health care administrators, providers and educators ». 
Ottawa, ON: NAHO, p.4 (traduction libre).

6  Ibid., p.3.

https://3peq.com/
https://3peq.com/


L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS DE RÉCONCILIATION ET DE RÉSURGENCE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
61

Crédit à venir

Après une discussion sur la sécurité culturelle en éducation, 
les personnes participantes étaient invitées à se placer là 
où elles croyaient se situer dans leur parcours personnel 
ou professionnel, puis à partager leur point de vue sur leur 
cheminement. Ces échanges nous ont permis d’identifier 
les défis et obstacles rencontrés sur le chemin de la 
sécurisation culturelle, et de réfléchir ensemble à différentes 
stratégies pour surmonter ces défis. Notre approche, à la 
fois interactive et réflexive, visait à emmener les participants 
et les participantes à s’engager dans un processus 
d’apprentissage continu, tout en sortant du cadre typique 
d’un colloque. L’objectif était de démontrer l’importance 
de développer des activités d’apprentissage à partir des 
expériences elles-mêmes, et faire ainsi valoir un des piliers 
de la pédagogie autochtone. 

Cette portion de l’atelier visait aussi à favoriser l’humilité 
culturelle tout au long du parcours. Notre intention était 
de mener les personnes participantes allochtones à 
réfléchir sur leur propre culture et à se placer en position 
d’apprenants et d’apprenantes vis-à-vis des personnes 
autochtones qui travaillent à mettre en œuvre des pratiques 
d’autochtonisation. En écho à la citation de Richard 
Wagamese, nous voulions souligner la nécessité d’accorder 
une attention particulière à la relation dans un contexte 
interculturel. Cette relation implique nécessairement un 
questionnement sur les dynamiques de pouvoir inhérentes à 
notre société et une réflexion sur la nécessité de décoloniser 
nos institutions.

Crédit photo : Bérénice Mollen-Dupuis

Finalement, afin de favoriser un moment d’éveil culturel, nous 
avons terminé l’atelier en partageant avec les personnes 
participantes un kackapitcikan, c’est-à-dire un gâteau à la 
poche, typique de la nation Anishinabe, préparé par Éliane 
Kistabish, formatrice pigiste à la FC-UQAT. Une délicieuse 
façon de clore notre atelier!

En dernier lieu, nous avons invité les personnes participantes 
à contribuer à un « arbre des pratiques  inspirantes ». Elles 
devaient écrire, sur des notes adhésives en forme de 
feuilles, les bonnes pratiques dans leur milieu, reliées à 
l’autochtonisation et à la décolonisation. Cet arbre est resté 
affiché tout au long du colloque, afin d’offrir un espace de 
réflexion et de partage à toutes les personnes participantes.

Crédit photo : Bérénice Mollen-Dupuis Crédit photo : Éliane Kistabish



L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS DE RÉCONCILIATION ET DE RÉSURGENCE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
62

 
crédit photo : Julia Couture-Glassco

Ce type d’activité s’ajoute au programme de formation et 
d’accompagnement que nous offrons au personnel du milieu 
de l’éducation au Québec. En effet, en plus des formations 
Piwaseha et Matinamagewin, l’équipe du Service de la 
formation continue à l’UQAT, avec le soutien du ministère 
de l’Éducation, offre des séances d’accompagnement et de 
services-conseils au personnel souhaitant offrir un meilleur 
soutien aux élèves autochtones et favoriser la transformation 
des pratiques au sein du milieu scolaire. De cette façon, 
l’UQAT souhaite poursuivre son engagement en faveur 
de l’autochtonisation du milieu de l’éducation et de la 
reconnaissance des savoirs autochtones.

RÉFLEXION
Voici quelques questions qui ont été soulevées à l’issue 
de notre atelier. Nous vous invitons à les considérer pour 
poursuivre votre réflexion.

1.	 Où est-ce que je me situe dans mon parcours vers la 
sécurité culturelle?

2.	 Comment puis-je faire preuve d’humilité culturelle 
dans le contexte de mon travail? Dans ma vie 
personnelle?

3.	 Quel engagement puis-je prendre pour travailler vers 
une transformation dans mon milieu de travail? 

RÉFÉRENCES
Boîte Rouge Vif, 2021, « Parcours vers la sécurisation 
culturelle » (adapté de Lévesque, 2017, CAPRES, 2018, Lavoie, 
Blanchet-Cohen, Bacon, 2021), Perspectives des Premiers Peuples 
dans l’Éducation au Québec (2022).

Campeau, Diane, 2021, « Pédagogie autochtone et pédagogie 
du lieu : proposition d’un modèle d’enseignement autochtonisé », 
Éducation et francophonie : Vers l’autochtonisation : pratiques 
éducatives inspirantes à l’ère de la réconciliation, Vol. XLIX :1, p. 
52-70.

Centre interuniversitaire d’études et de recherches autochtones, 
2022, Entre autochtonisation et décolonisation : comment penser 
un monde plus juste? 89 p.

Conseil d’Éducation des Premières Nations, 2020, Compétence 
15 : Valoriser et promouvoir les savoirs, la vision du monde, la 
culture et l’histoire des Autochtones, 5 p. Référence en ligne : 
https://cepn-fnec.ca/competence-15/.

National Aboriginal Health Organization (NAHO) (2008). « Cultural 
competency and safety : A guide for health care administrators, 
providers and educators ». Ottawa, ON: NAHO, 33 pages.

Régie de la santé des Premières Nations de la 
Colombie-Britannique (2016). « Creating a Climate for Change – 
Cultural Safety and Humility in Health Services for First Nations and 
Aboriginal Peoples in British Columbia », 32 pages.

Wagamese, Richard, 2013, «‘All my relations’ about respect», 
Kamloops Daily News du 11 juin 2013. Source tirée de https://
watershedsentinel.ca/article/all-my-relations/ (7 novembre 2015).

https://www.uqat.ca/reconnaissance-territoriale/actions-concretes/
https://3peq.com/
https://3peq.com/
https://cepn-fnec.ca/competence-15/
https://watershedsentinel.ca/article/all-my-relations/
https://watershedsentinel.ca/article/all-my-relations/


L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS DE RÉCONCILIATION ET DE RÉSURGENCE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
63

MOTS D’ENFANTS® : POUR STIMULER LE LANGAGE 
DES ENFANTS AUTOCHTONES
Article rédigé le 12  mars 2025 par Marie Vézina (coordonnatrice du programme Mots d’enfantsÒ  au CIUSSS de la 
Capitale-Nationale), en collaboration avec Hortense Massin (directrice adjointe de l’OBNL API-Enfance) et Mireille De La 
Sablonnière-Griffin (Ph. D., INRS, chercheure spécialisée en études autochtones).

CONTEXTE
Depuis près de trois ans, le CIUSSS de la Capitale-Nationale travaille en étroite collaboration 
avec l’organisme à but non lucratif API-Enfance et plusieurs partenaires autochtones pour adapter 
le programme Mots d’enfants® aux enfants autochtones, dans une approche de sécurisation 
culturelle. Ce projet ambitieux est réalisé grâce à un financement du ministère de la Santé et des 
Services sociaux (MSSS). Mais qu’est-ce donc que cette innovation ?

Dans cet article, apprenez en plus sur :

	→ Le programme de stimulation du langage Mots d’enfants® pour les enfants autochtones

	→ L’approche de sécurisation culturelle

	→ L’atelier « Langues et cultures autochtones » sur l’importance de stimuler le langage dans 
les langues autochtones d’origine

	→ Les projets expérimentaux réalisés en milieux autochtones (en centres de santé et services 
sociaux, en services de garde, en milieux scolaires et en centres d’amitié autochtones)

EN QUOI CONSISTE MOTS D’ENFANTS® ?
Mots d’enfants® est un programme de stimulation globale du langage, disponible sur une 
application Web de transfert des connaissances en orthophonie. Il propose une démarche 
« clé-en-main » pour former le personnel éducatif en milieu scolaire ou en service de garde, ou 
encore pour outiller les parents et parentes sur la stimulation du langage au quotidien. Il convient 
à l’ensemble des enfants dont l’âge se situe entre un et cinq ans, soit jusqu’à la maternelle, et vise à 
prévenir ou réduire les difficultés langagières. Ainsi, Mots d’enfants® favorise la réussite éducative 
et la persévérance scolaire des enfants, en les préparant à l’apprentissage de la lecture et de 
l’écriture, au raisonnement verbal nécessaire à la résolution de problèmes, à la compréhension de 
notions abstraites, etc. 

Marie Vézina
Coordonnatrice du 
programme Mots 
d’enfants® au CIUSSS de  
la Capitale-Nationale 

Hortense Massin
Directrice adjointe de 
l’OBNL API-Enfance

Mireille De La 
Sablonnière-Griffin 
Ph. D., INRS, chercheure 
spécialisée en études 
autochtones



L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS DE RÉCONCILIATION ET DE RÉSURGENCE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
64

Mots d’enfants® propose des interventions réalisées en 
groupe ou en tandem auprès du personnel éducatif (à 
l’école ou en service de garde) ou des familles. Des ateliers 
pratiques sur la stimulation du langage sont ainsi animés 
par un intervenant ou une intervenante (ex. : conseillère 
pédagogique, éducatrice spécialisée, orthophoniste). Lors 
de ces ateliers, différentes capsules vidéo de formation sur 
les techniques de stimulation du langage sont présentées, 
puis des pistes de réflexion sont ouvertes afin d’approfondir 
leur contenu. Des activités pratiques sont ensuite suggérées, 
à l’aide de livres, de jeux ou dans la routine du quotidien. 

Visionnez notre vidéo d’introduction pour avoir un aperçu 
du programme : https://api-enfance.ca/mots-denfants/

ADAPTATIONS DANS UNE PERSPECTIVE DE 
SÉCURISATION CULTURELLE
La sécurisation culturelle est une approche qui reconnaît 
la présence des iniquités vécues par les Autochtones 
et qui cherche à combler ces écarts par des pratiques 
sécurisantes. C’est un processus continuel, selon lequel les 
professionnels allochtones des réseaux de l’éducation, de 
la santé, des services sociaux ou du communautaire doivent 
constamment revoir leurs propres connaissances, attitudes, 
comportements et processus pour mieux répondre aux 
besoins des populations autochtones, et pour tenir compte 
de leur héritage linguistique et culturel.  

Afin d’adapter le programme Mots d’enfants® au principe de 
la sécurisation culturelle, des comités de consultation et de 
travail ont été mis sur pied en collaboration avec plusieurs 
partenaires autochtones : le Centre MAMUK, le Centre 
d’amitié autochtone de Québec, le CPE et Centre de santé 
de Pessamit, et l’Institut Tshakapesh. D’autres organisations 
se sont jointes à l’équipe pour des projets expérimentaux, 
dans les communautés de Uashat et d’Unamen Shipu. Les 
ateliers de stimulation du langage étaient souvent réalisés 
en co-intervention entre une organisation autochtone 
et un partenaire du réseau de la santé (CIUSSS de la 
Capitale-Nationale ou CISSS de la Côte-Nord) ou du 
milieu scolaire (Centre de services scolaire du Fer).  Les 
adaptations réalisées s’inspirent des témoignages de nos 
partenaires autochtones et du guide de sensibilisation 
Mikinak, concernant les styles d’apprentissage des enfants 
autochtones (Conseil en Éducation des Premières Nations, 
2013).  

Dans cette perspective d’adaptation, l’application Web 
Mots d’enfants® a été entièrement traduite en anglais, 
et ainsi rendue accessible à un plus grand nombre de 
communautés autochtones. De plus, l’Institut Tshakapesh 
a piloté la traduction en innu-aimun de plusieurs vidéos ou 
documents. Cela a permis d’ajouter des boutons de lecture 
orale à l’application Web, et de faire entendre le contenu 
en innu-aimun, plutôt que de le donner seulement à lire à 
l’écran. 

Dix nouvelles vidéos de sécurisation culturelle ont été 
créées, soit les vidéos de la série « Les langues du cœur ». 
L’une d’entre elles, la vidéo « Ma langue, mes racines », 
souligne l’importance de stimuler le langage, d’abord et 
avant tout, dans la langue maternelle de l’enfant, pour un 

meilleur enracinement culturel et pour 
préserver les langues autochtones. 
D’autres vidéos portent sur le 
contexte de bilinguisme ou de 
multilinguisme auquel se confronte 
la majorité des enfants autochtones. 
Plusieurs vidéos présentent les 
styles d’apprentissages traditionnels 
des enfants autochtones, ou encore 
les particularités des langues qui 
peuvent influencer le développement 
du langage. On aborde notamment 
l’apprentissage par observation et 
imitation, la communication avec les 
yeux, l’importance des silences, et 
les différences de prononciation 
d’un dialecte à l’autre. 

Ces nouvelles vidéos ont permis 
de créer l’atelier « Langues et 
cultures autochtones », offert 
gratuitement à tous et toutes sur 
le Web (cliquez sur l’hyperlien!). 
Cet atelier aborde entre autres 
l’utilisation adéquate des outils de détection des difficultés 
langagières auprès des enfants autochtones. (ex : grilles 
de développement du langage pour repérer les enfants en 
difficulté).  Ces outils sont généralement conçus pour des 
enfants allochtones unilingues, ils ne sont pas valides pour 
les enfants autochtones ou bilingues, à moins de savoir 
comment les adapter ! Des activités pratiques de stimulation 
langagière en lien avec les cultures autochtones sont aussi 
proposées (ex. : bâton de parole, récits autochtones, 
comptines en innu-aimun, etc.). 

L’approche d’intervention a également été adaptée en 
fonction des recommandations en sécurisation culturelle. 
Le document « En route vers la sécurisation culturelle » a 
été créé à cette fin. On recommande, par exemple, que la 
personne animant les ateliers dans les milieux autochtones 
soit elle-même autochtone, et qu’elle partage la langue 
et la culture de l’équipe éducative ou des familles qu’elle 
accompagne. On s’assure, ainsi, que le contenu est transmis 
dans le respect des particularités linguistiques et culturelles 
du milieu. Lorsqu’il n’est pas possible de faire appel à une 
personne autochtone, on favorise le choix d’intervenants 
ou d’intervenantes connaissant bien la communauté ou la 
culture du milieu, et on encourage la co-intervention avec 
des collaborateurs et collaboratrices autochtones. D’ailleurs, 
Mots d’enfants® peut dorénavant être offert sous forme 
d’ateliers parents-enfants, ou parentes-enfants. Cette 
nouvelle modalité d’intervention a été spécialement conçue 
pour les centres d’amitiés autochtones. Elle privilégie la 
co-intervention entre un établissement de santé et un 
organisme communautaire autochtone.  

https://api-enfance.ca/mots-denfants/
https://api-enfance.ca/langues-et-cultures-autochtones/
https://api-enfance.ca/langues-et-cultures-autochtones/


L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS DE RÉCONCILIATION ET DE RÉSURGENCE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
65

PROJETS EXPÉRIMENTAUX
Les ateliers Mots d’enfants® adaptés à la réalité des enfants 
autochtones ont fait l’objet d’une évaluation d’implantation 
de programme dans différents milieux : 

	→ Les milieux scolaires (formation du personnel éducatif 
à l’école Olamen de Unamen Shipu et au Centre de 

services scolaire du Fer)

	→ Les centres d’amitié autochtones (ateliers 
parents-enfants, parentes-enfants offerts au Centre 
MAMUK et au CAA de Sept-Îles)

	→ Les services de garde (formation du personnel 
éducatif des deux garderies du CAA de Québec, des 
CPE de Pessamit et de Uashat, et de la halte-garderie 
du Centre MAMUK)

	→ Les établissements de santé (auprès de familles 
inscrites en orthophonie, au Centre de santé de 
Pessamit, au CISSS de la Côte-Nord et au CIUSSS de 
la Capitale-Nationale)

Un rapport d’évaluation d’implantation de programme 
réalisé en collaboration avec l’Institut national de la 
recherche scientifique sera publié à l’automne 2025 (De 
La Sablonnière-Griffin et al., 2025). Plus de 80 personnes 
ont participé à cette évaluation d’implantation, que ce 
soient les personnes responsables de l’initiative (n=6), 
celles ayant implanté le programme dans les milieux 
partenaires (n=28), ou celles ayant bénéficié du programme 
(personnel en milieu éducatif et parents; n=53), par le biais 
d’entrevues ou de questionnaires. Les résultats sont très 
positifs et prometteurs  : les intervenants comme les familles 
constatent les progrès langagiers des enfants et apprécient 
les adaptations de sécurisation culturelle. Visionnez les 
témoignages de participants à la première phase du projet : 
https://vimeo.com/1026280370/5270c8ad02

La présentation finale du projet d’adaptation du programme 
Mots d’enfants® dans une approche de sécurisation culturelle 
aura lieu le 1er octobre 2025 en présentiel au CIUSSS de la 
Capitale-Nationale (Québec), ou en virtuel. Contactez-nous 
pour vous inscrire ou pour en savoir plus : info@api-enfance.ca 

RÉFÉRENCES
API-Enfance (2023). Atelier Langues et cultures autochtones, 
ressource numérique : https://api-enfance.ca/lan-
gues-et-cultures-autochtones/

API-Enfance (2023). Grilles de développement du langage 0-5 
ans (avec adaptations pour les enfants autochtones), ressource 
numérique : https://api-enfance.ca/wp-content/uploads/2024/02/
Grilles_de_developpement_du_langage-compressed.pdf

API-Enfance (2023). Bien accueillir l’enfant (conseils sur l’accueil des 
enfants autochtones en milieux allochtones), ressource numérique 
: https://api-enfance.ca/wp-content/uploads/2024/07/SC.Bien_
accueillir_l_enfant-WP.pdf

Conseil en Éducation des Premières Nations (2013). Mikinak, guide 
de sensibilisation, ressource numérique : https://cepn-fnec.ca/
wp-content/uploads/2021/11/Mikinak_Guide.pdf

De La Sablonnière-Griffin, M., Cliche, F. et Pineault-Chambers, S. 
(2025) [à venir]. Évaluation de l’implantation du projet « Intervenir 
en stimulation précoce du langage directement au sein des 
communautés autochtones dans une approche de sécurisation 
culturelle ». Institut national de la recherche scientifique.

Rouette T., L., Vézina, M. & Gaudet, I (2023). Guide de soutien à 
l’implantation de Mots d’enfants auprès des clientèles en situation 
de vulnérabilité (modalité individuelle) – Pratique de pointe. 
CIUSSS de la Capitale-Nationale, ressource numérique : https://
ciussscn.sharefile.com/d-s5a8214a670f24205a63c688a9d999e95 

Vézina, M. & Nault, V. (2022). Présentation du programme Mots 
d’enfants et des fondements théoriques de l’intervention. CIUSSS 
de la Capitale-Nationale et API-Enfance, ressource numérique:  
https://api-enfance.ca/wp-content/uploads/2025/01/MDE_
Fondements_theoriques_compressed.pdf

MERCI À NOS PRÉCIEUX ORGANISMES PARTENAIRES! 

mailto:https://vimeo.com/1026280370/5270c8ad02?subject=
mailto:info%40api-enfance.ca%20?subject=
mailto:https://api-enfance.ca/langues-et-cultures-autochtones/?subject=
mailto:https://api-enfance.ca/langues-et-cultures-autochtones/?subject=
mailto:https://api-enfance.ca/wp-content/uploads/2024/02/Grilles_de_developpement_du_langage-compressed.pdf?subject=
mailto:https://api-enfance.ca/wp-content/uploads/2024/02/Grilles_de_developpement_du_langage-compressed.pdf?subject=
mailto:https://api-enfance.ca/wp-content/uploads/2024/07/SC.Bien_accueillir_l_enfant-WP.pdf?subject=
mailto:https://api-enfance.ca/wp-content/uploads/2024/07/SC.Bien_accueillir_l_enfant-WP.pdf?subject=
mailto:https://cepn-fnec.ca/wp-content/uploads/2021/11/Mikinak_Guide.pdf?subject=
mailto:https://cepn-fnec.ca/wp-content/uploads/2021/11/Mikinak_Guide.pdf?subject=
mailto:https://ciussscn.sharefile.com/d-s5a8214a670f24205a63c688a9d999e95%20?subject=
mailto:https://ciussscn.sharefile.com/d-s5a8214a670f24205a63c688a9d999e95%20?subject=
mailto:https://api-enfance.ca/wp-content/uploads/2025/01/MDE_Fondements_theoriques_compressed.pdf?subject=
mailto:https://api-enfance.ca/wp-content/uploads/2025/01/MDE_Fondements_theoriques_compressed.pdf?subject=


L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS DE RÉCONCILIATION ET DE RÉSURGENCE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
66

MOBILISATION DE PERSPECTIVES AUTOCHTONES 
DANS LES PROGRAMMES SCOLAIRES :  
LA VOIX DE PARTENAIRES ENGAGÉS
Projet d’Action concertée en sécurisation culturelle — Études de pratiques de sécurisation culturelle développées sur la 
Côte-Nord pour soutenir la persévérance scolaire et la réussite éducative d’apprenant.e.s innu.e.s

MISE EN CONTEXTE
Cet article, issu d’une recherche postdoctorale (Aurousseau et al. 2024), explore la mobilisation 
des perspectives autochtones dans les pratiques éducatives de partenaires de la Côte-Nord qui 
ont participé à une action concertée en sécurisation culturelle (Couture et al. 2024). Il propose 
une réflexion sur les programmes scolaires afin d’envisager des pistes de mobilisation pouvant 
favoriser la persévérance et la réussite d’apprenant.e.s des Premiers Peuples. 

OBJECTIFS
Les objectifs de cet article sont, essentiellement, de partager des idées et défis évoqués par des 
participant.e.s qui se sont prononcé.ée.s sur les programmes scolaires, d’identifier des initiatives 
inspirantes et les obstacles qui subsistent et de présenter des outils de transfert développés dans 
la recherche postdoctorale.

Il s’enracine dans un travail d’analyse de programmes scolaires canadiens qui met en lumière 
des orientations pour valoriser les langues, les cultures et les savoirs des Premiers Peuples dont 
les synthèses sont disponibles dans un site web https://securisationculturelle.ca/perspectives-
autochtones/.

PÉDAGOGIES AUTOCHTONES ET PRÉFÉRENCES D’APPRENTISSAGE 
AUTOCHTONES
Les pédagogies autochtones reposent sur une approche holistique et relationnelle, visant un 
équilibre entre les dimensions intellectuelle, spirituelle, émotionnelle et physique pour permettre 
le développement harmonieux de la personne (Ottmann & Pritchard, 2009 ; Toulouse, 2016) 
https://securisationculturelle.ca/wp-content/uploads/2024/07/PENSEE-HOLISTIQUE-ET-AP-
PROCHE-CIRCULAIRE.pdf. Une telle perspective éducative, en lien avec le modèle du cercle de 
la vie, est symbolisée par la roue de médecine. Les apprentissages s’enracinent dans le territoire 
perçu comme un lieu d’apprentissage et d’ancrage identitaire (Grammond & Guay, 2016). Les 
approches favorisent des méthodes relationnelles, collectives et expérientielles (Toulouse, 2016). 
Les liens avec le monde sont aussi fortement présents : avec les communautés, avec les familles 
et les aînés, les ancêtres et le monde spirituel, les générations futures (Toulouse, 2016). La 
spiritualité s’incarne dans ces relations interconnectées et dépasse les pratiques symboliques ou 
religieuses organisées. Elle représente un élément central du développement de l’individu et des 
pédagogies autochtones. Elle incarne une force personnelle et relationnelle, renforçant l’estime 
de soi, l’appartenance communautaire et la connexion au monde naturel et cosmique (Blackstock, 
2011 ; Cross, 2007 ; Meyer, 2017). 

Emmanuelle Aurousseau
UQAC

Christine Couture
UQAC

Julie Rock
UQTR

Jean-François Vachon
BRV

https://securisationculturelle.ca/perspectives-autochtones/
https://securisationculturelle.ca/perspectives-autochtones/
https://securisationculturelle.ca/wp-content/uploads/2024/07/PENSEE-HOLISTIQUE-ET-APPROCHE-CIRCULAIRE.pdf
https://securisationculturelle.ca/wp-content/uploads/2024/07/PENSEE-HOLISTIQUE-ET-APPROCHE-CIRCULAIRE.pdf


L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS DE RÉCONCILIATION ET DE RÉSURGENCE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
67

DES PROJETS ET INITIATIVES MIS EN PLACE PAR 
DES PARTICIPANT.E.S
Tout en préconisant l’approche holistique, des participant.e.s 
à la recherche soulignent l’importance à donner à 
l’enseignement des langues et cultures innues qui, bien 
souvent, n’est pas encore assez valorisée. Ils partagent 
diverses initiatives bien en place dans les écoles innues et 
provinciales :

	→ En science et technologie : le projet Innuat mak 
Shipua (« Les Innus et les rivières ») combine les 
sciences et la culture en lien avec les rivières du 
Nitassinan. 

	→ En univers social : des communautés développent du 
matériel éducatif centré sur leur histoire et leur culture 
pour pallier le manque de perspectives des Premiers 
Peuples. Les jeunes sont impliqués dans des projets 
d’écriture collective sur l’histoire de leur communauté.

	→ En langues et cultures : des cours de langue et de 
culture innues sont offerts dans de nombreuses 
communautés, bien que certains s’arrêtent en 
troisième secondaire. 

	→ Des apprentissages en territoire et activités 
traditionnelles : des activités traditionnelles comme 
le colletage de lièvres, la trappe, ou le perlage sont 
utilisées pour renforcer la langue et la culture et 
permettent aux jeunes d’explorer et de comprendre 
leur patrimoine culturel.

Des participant.e.s soulèvent aussi des obstacles à la 
mobilisation des perspectives autochtones comme : 

	→ Des programmes abordant de manière limitée ces 
perspectives ; 

	→ Un manque de diversité culturelle dans le matériel 
didactique ; 

	→ Un manque de ressources pour l’enseignement de 
l’Innu-Aimun ; 

	→ Une formation insuffisante des enseignants sur les 
réalités autochtones

Par ailleurs, ils et elles partagent des propositions pour mieux 
mobiliser les perspectives autochtones afin de créer un 
environnement scolaire inclusif et respectueux, notamment 
par : 

	→ Un meilleur accueil des élèves des Premiers Peuples ; 

	→ L’intégration d’œuvres littéraires autochtones ; 

	→ La reconnaissance du territoire comme vecteur 
d’apprentissage ; 

	→ L’adaptation des programmes pour valoriser de façon 
significative les cultures autochtones.

La compétence  15 (2021, CEPN, Institut Tshakapesh, 
CDFM Huron-Wendat), qui revendique la mise en valeur 
des cultures autochtones, est aussi vue comme un élément 
clé de la formation en enseignement à reconnaître 
pleinement. Différentes actions pourraient ainsi être menées 

simultanément pour garantir une véritable sécurisation 
culturelle des élèves des Premiers Peuples et une valorisation 
des langues et des cultures.

CONCLUSION ET PERSPECTIVES DE 
DÉVELOPPEMENT : PISTES POUR LA 
MOBILISATION DES SAVOIRS ET PERSPECTIVES 
AUTOCHTONES DANS L’ENSEIGNEMENT
Des pratiques partagées des participant.e.s, une revue de 
littérature et l’analyse de différents programmes canadiens 
ont permis de concevoir cet outil qui donne des pistes pour 
la mobilisation des savoirs et perspectives autochtones dans 
l’enseignement selon les différents domaines disciplinaires.

Pistes de mobilisation des savoirs et perspectives 
autochtones
Cet outil, que chacun.e. peut bonifier de ses propres 
expériences, est une source d’inspiration pour toute 
personne souhaitant mobiliser les perspectives autochtones 
dans son enseignement. Cette mobilisation vise d’abord 
à donner du sens aux apprentissages des jeunes des 
Premiers Peuples, mais aussi à faire connaître les réalités et 
perspectives autochtones à tous les apprenant.e.s. Avec cet 
outil, nous espérons ouvrir des possibilités pour envisager 
des développements rassembleurs qui contribueront à un 
meilleur vivre-ensemble. Pour plus d’information, consultez 
le site https://www.securisation culturelle.ca. 

https://www.securisation culturelle.ca


L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS DE RÉCONCILIATION ET DE RÉSURGENCE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
68

RÉFÉRENCES 
Aurousseau, E., Couture, C., Rock, J., P., Vachon, J-F. (2024). 
Étude de pratiques de sécurisation culturelle développées sur la 
Côte-Nord pour soutenir la persévérance scolaire et la réussite 
éducative d’apprenant.e.s innu.e.s. Rapport de recherche : 
Action concertée en sécurisation culturelle. FRQSC. Chaire 
UNESCO en transmission culturelle, UQAC. Étude de pratiques 
de sécurisation culturelle développées conjointement avec des 
acteurs de milieux éducatifs situés au nord du 49e parallèle, pour 
soutenir la persévérance scolaire et la réussite éducative des élèves 
autochtones : Mobilisation des perspectives autochtones dans les 
programmes scolaires

Blackstock, C. (2011). The emergence of the breath of life theory. 
Journal of Social Work Values and Ethics, 8(1), 1‑16.

Boelen, V. (2021). La spiritualité dans l’approche holistique à la 
Nature-territoire : Un processus d’auto-écoformation. Éducation 
relative à l’environnement. Regards-Recherches-Réflexions, 16(2).

Boelen, V. (2023). Une proposition éducative holistique pour 
retrouver le sens de son unité. Éducation relative à l’environnement, 
Volume 18-1. https://doi.org/10.4000/ere.10317

Cross, T. L. (2007). Through Indigenous Eyes : Rethinking Theory and 
Practice. Communication présentée au National Indian Child Welfare 
Association, Adélaïde — Australie. Repéré à https://www.snaicc.org.
au/wp-content/uploads/2015/12/02242.pdf

Grammond, S., & Guay, C. (2016). Les enjeux de la recherche 
concernant l’enfance et la famille autochtones. Enfances, Familles, 
Générations, (25). https://doi.org/10.7202/1039496ar

Meyer, M. (2017). De l’objet à l’outil : La photographie au service 
de l’observation en sciences sociales. Recherches Qualitatives, 
Hors-série(22), 8‑23.

Ottmann, J., & Pritchard, L. (2009). Aboriginal perspectives and the 
social studies curriculum : A review of literature. Repéré à http://in-
clusiveeducationpdresources.com/fnmi/pdf/aboriginal_perspectives_
literature_review.pdf

Toulouse, P. R. (2016). What matters in Indigenous education : 
Implementing a vision committed to holism, diversity and 
engagement. (S.l.): Measuring What Matters.

https://can01.safelinks.protection.outlook.com/?url=https%3A%2F%2Ffrq.gouv.qc.ca%2Fhistoire-et-rapport%2Fetude-de-pratiques-de-securisation-culturelle-developpees-conjointement-avec-des-acteurs-de-milieux-educatifs-situes-au-nord-du-49e-parallele-pour-soutenir-la-perseverance-scolaire-et-la-reussite-edu%2F&data=05%7C02%7CAudrey.Asselin%40frq.gouv.qc.ca%7Ca9e9f5075be94f4feac108dc4cf70894%7C196b8e580b064da79a08642fdcb23237%7C1%7C0%7C638469871114700066%7CUnknown%7CTWFpbGZsb3d8eyJWIjoiMC4wLjAwMDAiLCJQIjoiV2luMzIiLCJBTiI6Ik1haWwiLCJXVCI6Mn0%3D%7C0%7C%7C%7C&sdata=CbCj3HNWhM4El1uEVudA3AJ4AVZXt5yuPkANpDIde5k%3D&reserved=0
https://can01.safelinks.protection.outlook.com/?url=https%3A%2F%2Ffrq.gouv.qc.ca%2Fhistoire-et-rapport%2Fetude-de-pratiques-de-securisation-culturelle-developpees-conjointement-avec-des-acteurs-de-milieux-educatifs-situes-au-nord-du-49e-parallele-pour-soutenir-la-perseverance-scolaire-et-la-reussite-edu%2F&data=05%7C02%7CAudrey.Asselin%40frq.gouv.qc.ca%7Ca9e9f5075be94f4feac108dc4cf70894%7C196b8e580b064da79a08642fdcb23237%7C1%7C0%7C638469871114700066%7CUnknown%7CTWFpbGZsb3d8eyJWIjoiMC4wLjAwMDAiLCJQIjoiV2luMzIiLCJBTiI6Ik1haWwiLCJXVCI6Mn0%3D%7C0%7C%7C%7C&sdata=CbCj3HNWhM4El1uEVudA3AJ4AVZXt5yuPkANpDIde5k%3D&reserved=0
https://can01.safelinks.protection.outlook.com/?url=https%3A%2F%2Ffrq.gouv.qc.ca%2Fhistoire-et-rapport%2Fetude-de-pratiques-de-securisation-culturelle-developpees-conjointement-avec-des-acteurs-de-milieux-educatifs-situes-au-nord-du-49e-parallele-pour-soutenir-la-perseverance-scolaire-et-la-reussite-edu%2F&data=05%7C02%7CAudrey.Asselin%40frq.gouv.qc.ca%7Ca9e9f5075be94f4feac108dc4cf70894%7C196b8e580b064da79a08642fdcb23237%7C1%7C0%7C638469871114700066%7CUnknown%7CTWFpbGZsb3d8eyJWIjoiMC4wLjAwMDAiLCJQIjoiV2luMzIiLCJBTiI6Ik1haWwiLCJXVCI6Mn0%3D%7C0%7C%7C%7C&sdata=CbCj3HNWhM4El1uEVudA3AJ4AVZXt5yuPkANpDIde5k%3D&reserved=0
https://can01.safelinks.protection.outlook.com/?url=https%3A%2F%2Ffrq.gouv.qc.ca%2Fhistoire-et-rapport%2Fetude-de-pratiques-de-securisation-culturelle-developpees-conjointement-avec-des-acteurs-de-milieux-educatifs-situes-au-nord-du-49e-parallele-pour-soutenir-la-perseverance-scolaire-et-la-reussite-edu%2F&data=05%7C02%7CAudrey.Asselin%40frq.gouv.qc.ca%7Ca9e9f5075be94f4feac108dc4cf70894%7C196b8e580b064da79a08642fdcb23237%7C1%7C0%7C638469871114700066%7CUnknown%7CTWFpbGZsb3d8eyJWIjoiMC4wLjAwMDAiLCJQIjoiV2luMzIiLCJBTiI6Ik1haWwiLCJXVCI6Mn0%3D%7C0%7C%7C%7C&sdata=CbCj3HNWhM4El1uEVudA3AJ4AVZXt5yuPkANpDIde5k%3D&reserved=0
https://can01.safelinks.protection.outlook.com/?url=https%3A%2F%2Ffrq.gouv.qc.ca%2Fhistoire-et-rapport%2Fetude-de-pratiques-de-securisation-culturelle-developpees-conjointement-avec-des-acteurs-de-milieux-educatifs-situes-au-nord-du-49e-parallele-pour-soutenir-la-perseverance-scolaire-et-la-reussite-edu%2F&data=05%7C02%7CAudrey.Asselin%40frq.gouv.qc.ca%7Ca9e9f5075be94f4feac108dc4cf70894%7C196b8e580b064da79a08642fdcb23237%7C1%7C0%7C638469871114700066%7CUnknown%7CTWFpbGZsb3d8eyJWIjoiMC4wLjAwMDAiLCJQIjoiV2luMzIiLCJBTiI6Ik1haWwiLCJXVCI6Mn0%3D%7C0%7C%7C%7C&sdata=CbCj3HNWhM4El1uEVudA3AJ4AVZXt5yuPkANpDIde5k%3D&reserved=0
https://doi.org/10.4000/ere.10317
https://www.snaicc.org.au/wp-content/uploads/2015/12/02242.pdf
https://www.snaicc.org.au/wp-content/uploads/2015/12/02242.pdf
https://doi.org/10.7202/1039496ar
http://inclusiveeducationpdresources.com/fnmi/pdf/aboriginal_perspectives_literature_review.pdf
http://inclusiveeducationpdresources.com/fnmi/pdf/aboriginal_perspectives_literature_review.pdf
http://inclusiveeducationpdresources.com/fnmi/pdf/aboriginal_perspectives_literature_review.pdf


L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS DE RÉCONCILIATION ET DE RÉSURGENCE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
69

MISE EN ŒUVRE D’ACTIVITÉS PÉDAGOGIQUES 
CULTURELLEMENT SIGNIFIANTES POUR VALORISER 
LES PERSPECTIVES DES PREMIERS PEUPLES  
EN ÉDUCATION

GENÈSE ET CONTEXTE DU PROJET
Depuis maintenant plusieurs années, La Boîte Rouge VIF (BRV), un organisme dont la mission est 
de mettre en œuvre des méthodologies collaboratives au service de la transmission culturelle 
des Premiers Peuples, reçoit de nombreuses demandes afin que ses productions puissent être 
utilisées dans un cadre scolaire. En effet, ces productions portent les voix des Premiers Peuples 
avec une authenticité et une contemporanéité dont le milieu scolaire a grandement besoin pour 
présenter un portrait culturellement pertinent et respectueux des perspectives autochtones. Bien 
que la presque entièreté des productions soit accessible gratuitement en ligne, le milieu scolaire 
nécessite un accompagnement pour en assurer la transposition didactique, et pour arrimer ces 
dispositifs de transmission culturelle aux programmes de formation de l’école québécoise. 

Afin de répondre aux besoins en matière de ressources pédagogiques authentiques permettant 
d’aborder les cultures autochtones en classe, La Boîte Rouge VIF a développé depuis 2020 un volet 
éducatif qui continue de prendre de l’expansion. Un premier projet a été financé par le ministère 
de l’Éducation et le Secrétariat aux affaires autochtones, maintenant renommé le Secrétariat aux 
relations avec les Premières Nations et les Inuit, pour favoriser la rencontre entre des artistes des 
Premiers Peuples et les élèves de l’école primaire Saint-Joseph d’Alma. Du fait de la pandémie 
du Covid-19, ces rencontres ont été interrompues. L’accès aux écoles étant devenu très restreint 
et les préoccupations des personnes enseignantes ayant changé, le travail de cocréation n’a plus 
été envisageable. L’élaboration d’un recueil de fiches pédagogiques s’est alors imposée comme 
solution de remplacement. 

LE RECUEIL PÉDAGOGIQUE
Il est important pour l’équipe de La BRV que les activités développées répondent aux demandes 
des jeunes autant que des personnes enseignantes qui les pilotent. Notre projet a directement 
émergé du besoin de rétroaction continue et de la nécessité de bonifier nos outils dans cette 
visée. Le recueil créé dans cette perspective s’intitule À la rencontre des Premiers Peuples. Il 
comporte neuf fiches pédagogiques basées sur les productions de six artistes autochtones de 
diverses nations. Par l’entremise des témoignages des artistes explorant leur identité et leur 
démarche artistique, les écolières et les écoliers sont amenés à porter un regard introspectif sur 
leur propre identité et leur propre culture.  

L’outil a été dévoilé au public en 2022 et plusieurs expérimentations ont été menées en classe 
depuis, dont celle relatée dans cette contribution au sixième Colloque sur la persévérance et la 
réussite scolaires chez les Premiers Peuples. Il s’agit d’une expérience réalisée à l’initiative de nos 
collègues Valérie Hervieux, enseignante innue de Pessamit et conseillère pédagogique à l’Institut 
Tshakapesh, et Patricia-Anne Blanchet, conseillère en pédagogie autochtone à l’Université de 
Sherbrooke. Ces dernières ont en outre participé à l’élaboration du recueil à titre de consultantes en 
éducation pour La BRV. Pour cette expérience, elles ont sollicité plusieurs personnes enseignantes 
et stagiaires avec qui elles travaillent habituellement et leur ont demandé d’organiser en classe 
les activités issues du recueil. L’objectif était de relever les points forts et les points faibles de ces 
ateliers afin de les ajuster par la suite. Deux mises à l’essai sont ici exposées et mettent en lumière 
les défis rencontrés et les apprentissages réalisés.

Marilyne Soucy
Chargée de projet  
au développement 
pédagogique et à la 
transmission des savoirs  
pour La Boîte Rouge VIF

Patricia-Anne Blanchet
Consultante en éducation 
pour La Boîte Rouge VIF

Valérie Hervieux
Consultante en éducation 
pour La Boîte Rouge VIF

Emmanuelle Aurousseau
Consultante en éducation 
pour La Boîte Rouge VIF

https://3peq.com/wp-content/uploads/2024/10/A-la-rencontre-des-premiers-peuples_v2024.pdf


L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS DE RÉCONCILIATION ET DE RÉSURGENCE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
70

Projet de Céliah

Durant l’automne 2024, Céliah –  étudiante à l’Université de 
Sherbrooke – a effectué son stage terminal en enseignement 
primaire à l’École Teueikan, dans la communauté innue 
d’Ekuanitshit. Enseignant à des élèves du premier cycle, elle 
a répondu à l’appel de Patricia-Anne pour choisir une activité 
et la mettre en œuvre dans sa classe. Son choix s’est arrêté 
sur l’activité intitulée Se connaître pour partager1 et inspirée 
par le témoignage de l’artiste multidisciplinaire innu-wendat, 
Akienda Lainé. 

Dans cette activité, les élèves sont amenés à se questionner 
sur leur identité, sur les éléments qui constituent leur culture 
et leurs traditions ainsi qu’à partager leurs réflexions par 
l’entremise d’un dessin. Céliah a adapté l’activité afin de 
pouvoir y donner vie dans le cadre du cours Cultures et 
citoyennetés2, en première année du primaire. L’adaptation 
de l’activité a été difficile en raison des concepts utilisés et 
du vocabulaire inadapté :

«J’ai réalisé l’activité dans le cadre du cours de 
CCQ sur deux périodes. Comme les élèves de 
la classe ont un niveau de compréhension du 
français et un niveau de maturité peu élevé, j’ai 
donc simplifié le vocabulaire et l’activité. Les 
élèves ont discuté et réalisé quatre dessins afin 
de démontrer leur compréhension. J’ai aussi fait 
des mini-entrevues avec chaque élève pendant 
qu’ils dessinaient afin de vérifier leur niveau de 
compréhension. »

1 Vous pouvez consulter l’activité à la page 46 du recueil. 

2 Nous utilisons dans ce texte l’expression « Cultures et citoyennetés » pour parler du cours « Culture et citoyenneté québécoise », par respect pour nos 
collaboratrices et collaborateurs membres des Premiers Peuples, car plusieurs d’entre eux ont signifié ne pas se reconnaître dans l’appellation choisie par le 
ministère de l’Éducation.  

Extrait du compte-rendu de l’expérience de Céliah transmis à l’équipe :

« Cette activité a eu un impact considérable sur sa pratique enseignante puisqu’il lui a permis de mettre en place 
une activité adaptée à la réalité de ses élèves et de créer un sentiment de communauté tant sur le plan de la 
classe que celui au sens large du terme. 

En effet, le principal point positif de l’utilisation de cette activité est que cela a permis aux élèves de réaliser qu’ils 
avaient plusieurs points communs. Selon Céliah, cela a aussi permis d’augmenter leur sentiment d’appartenance, 
autant à la classe qu’à leur communauté et à leur nation. Parmi les éléments à anticiper, cet essai a permis à 
l’équipe de prendre conscience que certains de ces éléments auraient gagné à être précisés dans le recueil. 
Céliah a porté à notre attention que plusieurs élèves de sa classe sont en famille d’accueil ou ne font pas 
beaucoup d’activités avec leurs parents. Il a donc été difficile pour ces jeunes élèves de trouver un rituel, une 
célébration ou une activité qui est pratiquée en famille ou avec les personnes qui prennent soin d’eux. «La famille 
est un sujet sensible pour plusieurs élèves», selon Céliah, «un élève a pleuré lors de l’activité». 

Somme toute, cette stagiaire a fait preuve d’une grande créativité et d’une grande capacité d’adaptation, elle 
qui, à la base, n’était pas à l’aise avec l’activité. Elle a su guider les élèves avec bienveillance et leur faire prendre 
conscience que la classe était une famille et qu’ensemble, ils avaient plusieurs rituels, des célébrations et des 
activités propres à leur groupe. Cette expérimentation nous a fait réfléchir à des avenues pour bonifier la fiche 
pédagogique afin de la rendre plus accessible et inclusive. »

MISES À L’ESSAI DES FICHES PÉDAGOGIQUES EN CLASSE 



L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS DE RÉCONCILIATION ET DE RÉSURGENCE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
71

Projet de Valérie

Pour sa part, Valérie a fait la promotion des activités du 
recueil auprès des personnes enseignantes de son réseau 
de contacts. L’enseignante en arts plastiques de l’école 
secondaire Uashkaikan, à Pessamit, s’est inspirée de 
l’activité intitulée Illustre ton territoire3 et créée à partir du 
témoignage de Jacques Newashish. Dans cette activité, les 
élèves entreprennent une réflexion personnelle par rapport 
au territoire, un lieu significatif pour eux, et partagent cette 
prise de conscience par l’art (le médium est laissé au choix 
de l’enseignant) et la prise de parole. L’enseignante a dû 
adapter l’activité au niveau secondaire puisqu’elle avait été 
pensée pour des enfants du primaire. 

Cette expérience a permis à Valérie de comprendre l’impact 
que des activités culturellement signifiantes pouvaient avoir 
sur les élèves, les personnes enseignantes et sur elle-même. 
Valérie constate le potentiel immense de ce recueil et la 
source d’inspiration qu’il représente pour les personnes 
enseignantes. Elle entrevoit les adaptations auxquelles il 
pourrait donner lieu afin de valoriser les perspectives et les 
savoirs autochtones dans l’apprentissage scolaire. Valérie 
conçoit aussi l’utilité d’un tel outil dans la construction 
identitaire des élèves. Selon ce qu’elle a exprimé lors du 
colloque, le développement d’une fierté identitaire est très 
important et se fait au moyen d’activités telles que celles 
suggérées dans le recueil.  

À l’issue de ces essais en classe, nous constatons 
principalement que les activités de notre recueil rappellent 
cette donnée cruciale : l’apprentissage ne se limite pas 
à la transmission des connaissances, il repose aussi sur les 
relations de confiance et de réciprocité avec les élèves. Et 
c’est en cela que les perspectives autochtones peuvent 
inspirer la création d’outils inédits et efficaces susceptibles 
de nous faire aborder les réalités sensibles avec justesse, de 
favoriser une résilience collective et de créer un sentiment 
d’appartenance. 

Finalement, ces expériences nous conduisent à penser qu’il 
est essentiel que la formation et l’accompagnement des 
personnes enseignantes engagées dans une démarche de 
valorisation culturellement pertinente des perspectives 
autochtones (au moyen de ressources et de rencontres 
significatives) insistent sur la connexion entre savoirs et 
relations.

L’équipe de La BRV souhaite remercier les personnes 
enseignantes ainsi que les stagiaires qui donnent vie aux 
ateliers et aux activités pédagogiques élaborées dans 
le recueil À la rencontre des Premiers Peuples. Nous les 
remercions notamment pour leurs rétroactions constructives. 
Nous saluons leur engagement et leurs efforts pour faire 
rayonner les cultures des Premiers Peuples dans leurs milieux 
scolaires. 

Notez que les projets de la BRV en éducation se poursuivent 
activement. Nous participons d’ailleurs actuellement à 
l’élaboration du magnifique portail éducatif du Conseil 
en Éducation des Premières Nations, intitulé Les voix du 
territoire!

Si vous utilisez vous-même les fiches pédagogiques dans 
votre classe, sachez que vos impressions nous intéressent. 
Nous vous invitons à nous les transmettre en cliquant sur cet 
hyperlien : https://forms.gle/L9H4xYsRHduhbhKd7.

Créations réalisées lors de l’activité Illustre ton territoire

3 Vous pouvez consulter l’activité à la page 12 du recueil. 

https://forms.gle/L9H4xYsRHduhbhKd7


L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS DE RÉCONCILIATION ET DE RÉSURGENCE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
72

RÉCIT DE CO-ÉLABORATION D’UNE RESSOURCE  
DE SENSIBILISATION EN ESTRIE
TBESTAWAW8GAN : ÊTRE À L’ÉCOUTE DES RÉALITÉS ÉTUDIANTES  
AUTOCHTONES POUR PRÉVENIR ET CONTRER LES DISCRIMINATIONS

CONTEXTE
Au Québec, comme au Canada, un nombre croissant de personnes autochtones entreprennent 
des études postsecondaires. Or, en raison des politiques colonialistes, encore en vigueur en vertu 
de la Loi sur les Indiens de 1876, et des traumatismes intergénérationnels laissés par l’épisode 
des pensionnats, l’éducation demeure un symbole d’assimilation et d’oppression. Qui plus est, le 
système scolaire québécois entre souvent en opposition avec les valeurs traditionnelles au cœur 
des pédagogies autochtones et n’offre pas encore une inclusion respectueuse des réalités, des 
savoirs et des cultures des Premiers Peuples. Or, tel que le stipule l’article 15.1 de la Déclaration 
des Nations Unies sur les droits des peuples autochtones (2007), « [l] es peuples autochtones ont 
droit à ce que l’enseignement scolaire reflète fidèlement la dignité et la diversité de leurs cultures, 
de leurs traditions, de leur histoire et de leurs aspirations ». L’appel à l’action 2.1 de la Commission 
d’enquête sur les relations entre les Autochtones et certains services publics au Québec : écoute, 
réconciliation et progrès (CERP, 2019) demandent au gouvernement québécois de « [p] oursuivre, 
en collaboration avec les autorités autochtones, l’enrichissement du cursus scolaire québécois 
pour y introduire un portrait juste et représentatif de l’histoire des Premières Nations et des Inuits 
du Québec ». 

Dans cette mouvance décoloniale, il devient impératif d’offrir des environnements éducatifs 
culturellement sécuritaires aux personnes autochtones qui entreprennent des études supérieures. 
Ces dernières empruntent souvent des trajectoires académiques atypiques ou discontinues et 
sont confrontées à divers obstacles systémiques discriminatoires (Dufour, 2019 ; RCAAQ, 2022). 
À cet égard, les enjeux concernant l’enseignement supérieur pour les Premiers Peuples font 
l’objet d’études qui cherchent à rendre compte des réalités que vivent les personnes étudiantes 
autochtones fréquentant les établissements postsecondaires du Québec (CAPRES, 2018 ; 
Mareschal et Denault, 2021). Bien qu’une grande partie du chemin reste à faire, des mesures 
de sécurisation culturelle et sociale sont désormais mises en place dans plusieurs cégeps et 
universités au Québec (Blanchet, 2021). 

Depuis 2021, une équipe de personnes engagées pour le mieux-être et la réussite des étudiants 
et étudiantes autochtones s’est regroupée autour du Pôle régional en enseignement supérieur 
de l’Estrie (PRESE) afin d’œuvrer de concert à la décolonisation/autochtonisation de quatre 
établissements d’enseignement postsecondaires de la région  : l’Université de Sherbrooke, 
l’Université Bishop’s, le Collège Champlain-Lennoxville et le Cégep de Sherbrooke. Témoin des 
nombreux obstacles à la réussite qui se dressent continuellement sur le chemin des personnes 
étudiantes autochtones auprès desquelles elle œuvre, l’équipe a eu l’idée de développer un 
outil de sensibilisation aux discriminations ainsi qu’aux microagressions — même involontaires — 
qui en découlent trop souvent. Son objectif était de démystifier et déconstruire les préjugés et 
stéréotypes à l’origine de ces discriminations.

LA NÉCESSITÉ D’UNE RESSOURCE ÉDUCATIVE ET D’OUTILS DE 
SENSIBILISATION
C’est à travers ces initiatives concertées, et dans une visée de justice sociale, qu’a germé l’idée 
d’une ressource éducative proposant des pistes de réflexion et d’actions concrètes en faveur du 
rapprochement entre les Premiers Peuples et la société québécoise. La réalisation de ce projet 
a été possible grâce à l’octroi d’un financement substantiel par le Secrétariat des relations avec 
les Premières Nations et les Inuits, du ministère de l’Enseignement supérieur, dans le cadre d’une 
mesure pour contrer l’intimidation et la cyberintimidation à l’égard des personnes étudiantes 
autochtones. Rapportant des situations vécues par des personnes étudiantes autochtones, et se 
basant sur leurs témoignages, la ressource de sensibilisation TEBESTAWAW8GAN : être à l’écoute 

Patricia-Anne Blanchet
Conseillère en pédagogie 
autochtone, Université de 
Sherbrooke

Vicky Boldo
Directrice adjointe des 
initiatives autochtones, 
Université Bishop’s



L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS DE RÉCONCILIATION ET DE RÉSURGENCE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
73

des réalités étudiantes autochtones pour prévenir et contrer 
les discriminations propose de définir des concepts clés et de 
mettre à jour certaines réalités complexes pouvant se révéler 
porteuses de discriminations. En vue de bâtir des relations 
basées sur le respect et la réciprocité, elle offre à toute 
personne qui le souhaite les outils nécessaires pour interagir 
de façon culturellement pertinente auprès des personnes 
étudiantes autochtones. En mettant des mots sur des 
phénomènes trop souvent occultés, cette ressource favorise 
la sensibilisation culturelle des personnes allochtones, tout 
en fournissant aux personnes étudiantes autochtones des 
stratégies pour réagir et se protéger en cas de discrimination. 
Dans cette perspective, l’équipe a notamment produit huit 
capsules audiovisuelles dans lesquelles sont définis et 
exemplifiés plusieurs concepts comme l’instrumentalisation, 
le tokenisme, l’essentialisation, le fétichisme, l’appropriation/
appréciation culturelles ou l’auto-identification autochtone. 
Afin de rejoindre l’ensemble des populations — allochtones 
comme autochtones — concernées par l’enseignement 
supérieur au Québec, la ressource bilingue est disponible en 
format numérique libre d’accès ou en format papier. Cette 
stratégie de diffusion s’adapte à la réalité plurilingue de 
plusieurs communautés autochtones où le français et l’anglais 
constituent des langues secondes. 

La ressource de sensibilisation TEBESTAWAW8GAN a été 
dévoilée dans le cadre de la Semaine de la vérité et de la 
réconciliation, organisée en 2024 par la même équipe 
sous l’égide du PRESE, puis présentée le 7  novembre 
suivant, à Montréal, lors du 6e Colloque sur la réussite et la 
persévérance scolaires chez les Premiers Peuples. Elle peut 
être consultée à partir de cet hyperlien. La signature visuelle 
de la ressource a été développée par l’Agence créative de 
graphisme autochtone Niaka, dans la communauté abénakise 
de W8linak. Les illustrations ont, quant à elles, été réalisées 
par Julie-Ann Vollant Whittemore, étudiante en Psychologie 
et études autochtones à l’Université Bishop’s et originaire 
de la nation innue de Uashat Mak Mani-Utenam. Au total, 
plus de 25 personnes, professionnelles ou étudiantes dans 
l’un des quatre établissements d’enseignement supérieur 
participants, ou encore représentantes d’organisations 
autochtones, ont participé à l’élaboration de la ressource 
(Conseil des Abénakis d’Odanak, W8banaki, Agence créative 
Niaka, Institution Kiuna). La liste complète des personnes et 
organisations impliquées dans le projet se retrouve dans les 
pages liminaires du document PDF reprenant le contenu des 
capsules audiovisuelles. Notez que nous aurions souhaité 
inclure toutes ces personnes comme autrices de la présente 
contribution et que nous agissons en leurs noms. 

Feu Roger Echaquan (1955-2024), l’aîné atikamekw 
nehirowisiw, retourné vers le territoire de chasse éternelle de 
ses ancêtres le 27 décembre 2024, a guidé le cercle d’ouverture 
du projet, en janvier 2024, au Musée des Abénakis d’Odanak. 
Nous dédions la ressource  TEBESTAWAW8GAN  : être à 
l’écoute des réalités étudiantes autochtones pour prévenir et 
contrer les discriminations à ce grand homme-médecine dont 
les enseignements visaient la guérison des Premiers Peuples 
et le mieux-être pour les prochaines générations. Son œuvre 
continuera d’inspirer nos pas. 

CONCLUSION ET PROSPECTIVE
Cette contribution fait état d’une collaboration inédite et 
exemplaire entre des personnes engagées vers plus de justice 
sociale, au bénéfice des étudiants et étudiantes autochtones, 
quel que soit leur établissement d’appartenance. En effet, le 
souhait de développer une offre conjointe s’est concrétisé au 
fil des ans par des ateliers culturels, des groupes de partage, 
des cérémonies traditionnelles et des sorties en territoire. 
Au-delà de cette programmation riche et diversifiée qui 
vient nourrir le sentiment d’appartenance de la communauté 
étudiante autochtone interinstitutionnelle, des relations 
authentiques et réciproques se sont fortifiées.

La ressource numérique proposée par l’équipe répond à la 
nécessité d’offrir des environnements éducatifs (physiques ou 
virtuels) culturellement pertinents, signifiants et sécuritaires 
pour les personnes étudiantes autochtones qui entreprennent 
ou poursuivent des études supérieures. Mettant de l’avant les 
voix autochtones, elle vient assouvir un besoin d’expression 
exprimé clairement par les personnes issues des Premiers 
Peuples qui travaillent ou qui étudient dans les divers 
établissements postsecondaires en Estrie. 

Une seconde phase du projet est en cours de développement. 
Elle consiste à ajouter des concepts et des situations 
authentiques à la ressource éducative de sensibilisation. La 
dimension de pédagogie interactive sera également bonifiée, 
afin de rendre l’expérience d’apprentissage plus immersive. 
À l’automne 2025, l’équipe dévoilera un guide pédagogique 
proposant l’expérimentation réelle de certaines situations 
vécues par les personnes étudiantes autochtones, à la 
manière du « Théâtre Forum », une approche d’intervention 
théâtrale développée par Augusto Boal en 1996. 

https://view.genially.com/66f31782b963df603c317467/interactive-content-tbestawaw8ganprese2024
https://niaka.ca
https://www.usherbrooke.ca/education/fileadmin/sites/education/images/UdeS-Tbest-FRANCAIS-2025-V3.pdf


L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS DE RÉCONCILIATION ET DE RÉSURGENCE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
74

UNE VOIX AUTOCHTONE
La fumigation d’une personne étudiante autochtone
Par Vicky Boldo

RÉFÉRENCES
Blanchet, Patricia-Anne, Lavoie, Constance, Legault, Alexis, 
Edward, Kara et Lepage, Jessie, 2024, « Marcher vers l’humilité 
culturelle pédagogique à travers un cours sur les perspectives 
autochtones en éducation au Québec, Canada », Revista 
Educación, Política Y Sociedad, no 9 (2), p. 14-50. 

Référence en ligne : https://doi.org/10.15366/reps2024.9.2.001.

Blanchet, Patricia-Anne, 2021, « Reportage — Portrait des 
pratiques soutenant la réussite des étudiants des Premiers Peuples 
au cégep et à l’université : comment aller plus loin ensemble ? », 
Revue de la Persévérance et de la Réussite Scolaires chez les 
Premiers Peuples, no 4, p. 101-107.

Boal, Augusto, 2007, Théâtre de l’opprimé, Paris, La Découverte, 246 p.

Consortium d’animation sur la réussite et la persévérance 
en enseignement supérieur (CAPRES), 2018, Étudiants des 
Premiers Peuples en enseignement supérieur, 42 p. Référence 
en ligne : https://oresquebec.ca/dossiers/etudiants-des-pre-
miers-peuples-en-enseignement-superieur/. 

Organisation des Nations Unies, 2007, Déclaration des Nations 
Unies sur les droits des peuples autochtones (DNUDPA), 35 p. 

Référence en ligne : https://www.un.org/development/desa/
indigenouspeoples/wp-content/uploads/sites/19/2018/11/
UNDRIP_F_web.pdf 

Dufour, Emmanuelle, 2019, « La sécurisation culturelle des étudiants 
autochtones : une avenue prometteuse pour l’ensemble de la 
communauté collégiale », Pédagogie collégiale, no 3, p. 14-24. 
Référence en ligne : https://mobile.eduq.info/xmlui/bitstream/
handle/11515/38023/dufour-32-3-19.pdf?sequence=2&isAllowed=y

Gouvernement du Québec, 2019, « Commission d’enquête sur 
les relations entre les Autochtones et certains services publics 
au Québec : écoute, réconciliation et progrès », CERP, Val-d’Or 
(Québec), 122 p. Référence en ligne :  https://numerique.banq.
qc.ca/patrimoine/details/52327/4001553.

Mareschal, Julie et Denault, Anne-Andrée, 2020, Persévérance et 
réussite scolaires des étudiants autochtones au collégial. Récits et 
pratiques liés à la sécurisation culturelle issus de cégeps de Québec 
et de Trois-Rivières, Montréal, Centre de documentation collégiale 
au EDUQ, 210 p. Référence en ligne : https://eduq.info/xmlui/
bitstream/handle/11515/37998/mareschal-denault-perse-
verance-reussite-etudiants-autochtones-garneau-trois-ri-
vieres-PAREA-2020.pdf?sequence=2&isAllowed=y

Chaque jour est un cadeau. En tant que personne étudiante, 
tes journées sont remplies d’exigences. Une chose que j’ai 
apprise, c’est que mes meilleurs jours… sont quand je me 
réveille et que je fixe mes intentions… quand je prends le 
temps d’aligner le cœur et la tête et quand je rends grâce au 
Créateur pour tout ce qui nous soutient, pour tous ceux qui 
nous ont précédés et pour les générations à venir.

En tant que personne étudiante, tu es les prières de tes 
ancêtres, passés, présents et futurs. Tes paroles, actions, 
intentions et relations sont des prières pour ceux à venir. Nous 
vivons une époque d’injustice, de division et de violence et 
notre Terre-Mère travaille si dur pour assurer notre sécurité et 
prendre soin de nous. Le colonialisme, l’oppression systémique 
et les attitudes et comportements humains négatifs vont à 
l’encontre des visions du monde autochtones et du droit 
naturel.

Je suis bénie chaque jour et c’est un honneur et un privilège de 
travailler dans un environnement postsecondaire avec d’aussi 
belles jeunes personnes autochtones. 

Je m’efforce quotidiennement d’accompagner, de soutenir et 
de défendre au mieux de mon être. Je crois en toi, je te fais 
confiance et je suis à tes côtés dans tout ce que tu es !

Dans ta pratique matinale — quoi que cela représente pour 
toi, que ce soit la purification, la méditation, les prières, la 
tenue d’un journal… 

	→ Vide ton esprit afin d’être attentif et de cultiver la 
gratitude dans toutes tes interactions tout au long 
de la journée, avec les terres, les eaux et toutes tes 
relations ; n’oublie pas que cela s’applique aussi à 
toi-même…

	→ Nettoie tes yeux pour voir la beauté de toutes choses ; 
et voir votre beauté intérieure et extérieure…

	→ Libère tes oreilles pour écouter activement et entendre 
ce qui est partagé et également pour honorer tes 
inspirations intérieures et ton intuition…

	→ Dégage ta gorge, ta bouche, ta langue et tes lèvres, 
pour une respiration consciente et saine… pour 
savourer tout ce qui est nourrissant et dire la vérité 
honnêtement avec bienveillance et conviction ; et 
parler gentiment de toi et des autres…

	→ Vide ton cœur pour ressentir le don de la vie et pouvoir 
faire preuve d’amour, d’empathie, de compassion et 
de patience dans toutes les interactions avec tous tes 
proches et avec toi-même.

	→ Dégourdis tes jambes et tes pieds pour marcher dans 
le bon sens… avec intégrité, respect et humilité.

	→ En période de doute, de peur, de fatigue, 
d’intimidation et d’adversité, fais de ton mieux pour te 
rappeler que tu n’es pas seul… 

	→ Rappelle-toi que tu es profondément enraciné et que 
tu puises ton origine de savoirs anciens. La sagesse 
intergénérationnelle, l’attention et la résilience nous 
portent, nous ne sommes PAS notre traumatisme ! 

Œuvrer à devenir la meilleure version de toi-même en prenant 
la responsabilité pour tes actions et envers tout ce qui te 
soutient et t’entoure constitue le meilleur remède pour lutter 
contre les discriminations, les violences de toutes sortes et 
l’exclusion.

Sawêyimik Kahkiyaw Nitôtêminânak Mîna 
Niwâhkômâkaninânak Kinanâskomitinân

Bénis tous nos amis et parents, merci !

https://doi.org/10.15366/reps2024.9.2.001
https://oresquebec.ca/dossiers/etudiants-des-premiers-peuples-en-enseignement-superieur/
https://oresquebec.ca/dossiers/etudiants-des-premiers-peuples-en-enseignement-superieur/
https://www.un.org/development/desa/indigenouspeoples/wp-content/uploads/sites/19/2018/11/UNDRIP_F_web.pdf
https://www.un.org/development/desa/indigenouspeoples/wp-content/uploads/sites/19/2018/11/UNDRIP_F_web.pdf
https://www.un.org/development/desa/indigenouspeoples/wp-content/uploads/sites/19/2018/11/UNDRIP_F_web.pdf
https://mobile.eduq.info/xmlui/bitstream/handle/11515/38023/dufour-32-3-19.pdf?sequence=2&isAllowed=y
https://mobile.eduq.info/xmlui/bitstream/handle/11515/38023/dufour-32-3-19.pdf?sequence=2&isAllowed=y
https://numerique.banq.qc.ca/patrimoine/details/52327/4001553
https://numerique.banq.qc.ca/patrimoine/details/52327/4001553
https://eduq.info/xmlui/bitstream/handle/11515/37998/mareschal-denault-perseverance-reussite-etudiants-autochtones-garneau-trois-rivieres-PAREA-2020.pdf?sequence=2&isAllowed=y
https://eduq.info/xmlui/bitstream/handle/11515/37998/mareschal-denault-perseverance-reussite-etudiants-autochtones-garneau-trois-rivieres-PAREA-2020.pdf?sequence=2&isAllowed=y
https://eduq.info/xmlui/bitstream/handle/11515/37998/mareschal-denault-perseverance-reussite-etudiants-autochtones-garneau-trois-rivieres-PAREA-2020.pdf?sequence=2&isAllowed=y
https://eduq.info/xmlui/bitstream/handle/11515/37998/mareschal-denault-perseverance-reussite-etudiants-autochtones-garneau-trois-rivieres-PAREA-2020.pdf?sequence=2&isAllowed=y


L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS DE RÉCONCILIATION ET DE RÉSURGENCE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
75

MAAMUITAAU : ENSEMBLE POUR MIEUX  
RÉUSSIR AU CÉGEP

CONTEXTE
Le Centre d’études collégiales à Chibougamau est situé dans la région 
Nord-du-Québec en territoire Eeyou Istchee. Chibougamau, cette municipalité 
de moins de 7 500 habitants, est isolée des grands centres urbains et se trouve 
à proximité de plusieurs communautés cries dont Oujé-Bougoumou, Mistissini, 
Waswanipi et Nemaska. Les Cris composent environ 10% de la population urbaine 
de Chibougamau, mais demeurent sous-représentés au collège. Le Centre d’études collégiales 
à Chibougamau s’est donné comme objectif de favoriser l’accès des étudiants autochtones aux 
études supérieures sur le territoire Eeyou Istchee, permettant par le fait même d’atténuer le 
déracinement et le choc culturel associés à la réalisation d’un projet d’étude dans le sud de la 
province. C’est dans cette perspective qu’en 2019, le Centre d’études collégiales à Chibougamau 
a amorcé un projet de « transition culturelle et linguistique » et s’est activement mis à la recherche 
de moyens favorisant le bien-être, la persévérance et la réussite scolaires des étudiants autochtones 
dans une approche holistique. C’est en nous appuyant sur la littérature scientifique ainsi que sur 
les « bonnes pratiques » ayant cours dans d’autres établissements d’enseignement supérieur que 
nous avons graduellement mis en place des mesures d’accueil, d’intégration, de rétention et de 
sécurisation culturelle (Lévesque, Polèse et coll. 2015; Ministère de l’éducation, du loisir et du 
sport 2015; Université du Québec 2022). Il nous a semblé particulièrement important de favoriser 
la participation de membres des communautés à ce processus. C’est dans ce contexte et en 
étroite collaboration avec l’aîné cri Solomon Awashish que nous avons créé le Maamuitaau en 
janvier 2023.

LE MAAMUITAAU
Le mot Maamuitaau signifie « se rassembler » en langue crie. Dans notre Centre d’études collégiales, 
le Maamuitaau consiste en une rencontre hebdomadaire à laquelle sont conviées les personnes 
étudiantes autochtones. Il s’agit d’une activité non créditée, mais qui est inscrite à l’horaire de 
toutes les personnes étudiantes autochtones. Ces rencontres sont coanimées par deux personnes 
aînées cries, soit Caroline Longchap et Solomon Awashish, ainsi que par moi-même, Émilie Martin, 
anthropologue et conseillère pédagogique responsable du Service aux étudiantes et étudiants 
autochtones. Chaque Maamuitaau débute par une prière d’ouverture, puis est suivi par au moins 
l’une des quatre activités suivantes :

1.	 Cercle de partage : cette activité donne l’occasion aux personnes étudiantes de raconter ce qu’elles 
vivent dans leur milieu scolaire ou dans leur vie personnelle. Au fil du temps, des liens se créent entre 
les personnes participantes, un sentiment d’appartenance au groupe se développe chez elles et leur 
voix se fait entendre. 

2.	 Activité culturelle : il peut s’agir d’ateliers de perlage ou de langue crie, ou toute autre activité qui 
contribue à renforcer le sentiment de sécurité culturelle. Les personnes étudiantes sont régulièrement 
consultées et participent également à l’organisation d’activités pertinentes culturellement, comme la 
Journée nationale de la vérité et de la réconciliation ou la soirée de fin d’année. Ces activités ont lieu 
soit au Centre d’études collégiales, soit dans les différentes communautés avoisinantes, soit en forêt, 
sur le territoire. Si ces activités culturelles sont principalement destinées à la communauté étudiante 
autochtone, plusieurs d’entre elles sont ouvertes et partagées avec les personnes étudiantes 
allochtones, dans le but de créer des ponts et de tisser des liens entre les deux communautés.

3.	 Atelier sur les saines habitudes de vie : ce type d’atelier contribue au bien-être holistique des 
personnes étudiantes. Les ateliers sur les saines habitudes de vie sont généralement offerts par des 
organismes autochtones, comme le Conseil cri de la santé et des services sociaux de la Baie James et 
sont, par le fait même, adaptés culturellement.

4.	 Atelier sur les stratégies d’apprentissage et de réussite : cette activité a pour but d’outiller les 
personnes étudiantes autochtones en fonction des besoins qu’elles expriment. Il peut s’agir d’ateliers 
qui leur apprennent à mieux gérer leur temps, à développer des stratégies de lecture ou à prendre 
des notes efficacement.

Émilie Martin, M. Sc. 
Anthropologie
Conseillère pédagogique, 
responsable du Service aux 
étudiantes et étudiants 
autochtones

Solomon Awashish 
Animateur socioculturel

Caroline Longchap 
Animatrice socioculturelle
Centre d’études collégiales 
à Chibougamau



L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS DE RÉCONCILIATION ET DE RÉSURGENCE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
76

UNE APPROCHE HOLISTIQUE
Ces quatre types d’activités se complètent pour former 
un tout équilibré, rappelant la roue de la médecine et ses 
dimensions physique (saines habitudes de vie), mentale 
(stratégies d’apprentissage et de réussite), spirituelle 
(activités culturelles) et émotionnelle (cercles de partage). 
C’est donc par une approche holistique que le Maamuitaau 
contribue au bien-être, puis à la persévérance et à la réussite 
scolaires des étudiants et étudiantes autochtones.

ÉCOUTER LA VOIX DES ÉTUDIANTS ET 
ÉTUDIANTES
Nous avons réalisé une vidéo dans laquelle nous demandons 
à trois étudiantes de se présenter, de définir le Maamuitaau 
en leurs propres mots, de nous parler des activités qui s’y 
déroulent et de nous dire ce qu’elles aiment le plus dans 
le Maamuitaau (vidéo en ligne : https://www.youtube.com/
watch?v=Wd9VExYm72w).

Nous avons retranscrit, ci-dessous, les propos de ces trois 
étudiantes autochtones (traduction libre de la version 
originale anglaise) : 

Présentation

Elsie : Je m’appelle Elsie Neeposh. Je viens de 
Mistissini. J’étudie la comptabilité et la gestion.

Alysia : Je m’appelle Alysia Gull-Blacksmith. Je suis 
de la nation crie de Waswanipi. Je suis actuellement 
le programme Springboard pour les Premières 
Nations.

Mary Annie : Je m’appelle Mary Annie Blackned. 
Je viens de Nemaska. J’étudie en Techniques de 
comptabilité et gestion.

Ce que les répondantes pensent du Maamuitaau 

Mary Annie : Maamuitaau pour moi c’est le moment 
pour nous tous, étudiants autochtones, où nous 
nous réunissons, nous reconnectons et nous parlons 
de comment ça va à l’école ou dans notre vie 
personnelle, nous partageons des choses.

Alysia : Maamuitaau c’est comme un rassemblement 
en classe, c’est là où tu peux parler de ce qui se 
passe dans ta vie, dans tes autres cours. C’est 
comme, si tu n’as personne à qui parler à la maison, 
tu peux parler à quelqu’un là, comme Caroline ou 
même Solomon ou même Émilie aussi.

Elsie : J’attends chaque rencontre avec impatience, 
parce que j’aime apprendre de nouvelles choses et 
rencontrer d’autres étudiants cris.

Mary Annie : Comme, l’année dernière, par 
exemple, parfois les étudiants non autochtones 
venaient. Ils voulaient connaître notre culture. Et j’ai 
aussi fait une banique.

Elsie : La dernière fois, nous avons fait un atelier 
de budget. J’ai vraiment apprécié ça. Préparer nos 
horaires. Je ne savais pas comment faire, jusqu’à ce 
que j’aille au Maamuitaau. Ça m’a aidé à organiser 
mes examens.

Mary Annie [au sujet de la Journée nationale de la 
vérité et de la réconciliation] :

Et pendant le Maamuitaau, nous l’avions planifié, 
nous avons confectionné des rubans pour les 
distribuer aux gens, et nous avons demandé à 
notre aîné Solomon de partager, parce qu’il est un 
survivant des pensionnats autochtones. Et cette 
année, nous avons également organisé une nouvelle 
activité. Nous avons organisé une vigile pour 
commémorer les femmes autochtones disparues et 
assassinées. Et moi j’étais la conférencière invitée. 
J’ai partagé mon histoire sur la perte de ma sœur. 
Et c’était formidable de voir les autochtones et les 
allochtones ensemble, s’unir, se soutenir les uns les 
autres et se tenir les uns les autres.

Alysia : Ce que j’aime dans le Maamuitaau, c’est que 
nous pouvons être ouverts aux aînés et à toi.

Mary Annie : Le fait que je reconnecte avec d’autres 
autochtones, reconnecter avec d’autres autochtones 
qui sont des étudiants, et étudier ensemble. J’aime 
le temps d’étude où tu peux faire ton travail, et 
rattraper tes devoirs aussi. C’est l’une des choses 
que j’aime à ce sujet.

Elsie : Je pense, avoir le soutien des aînés, parce que 
je n’ai pas ça à la maison. Quand j’y vais, je peux les 
écouter. Et c’est réconfortant, de savoir qu’ils sont là 
pour nous.

Alysia : Je pense que c’est un bon programme pour 
les étudiants cris, parce que je pense que, certains 
étudiants qui sont autochtones, ils se sentent un 
peu petits à cause de l’environnement, parce que 
c’est comme une majorité de, comme, d’autres 
nationalités ou quelque chose comme ça. Et je 
pense que c’est bien d’avoir ça puisque, comme ça, 
tu te sens moins seul. Maamuitaau devrait exister 
dans d’autres collèges aussi, c’est probablement 
le cas, mais je pense que ça devrait exister dans 
d’autres collèges aussi juste pour aider les étudiants 
autochtones dans les autres collèges.

https://www.youtube.com/watch?v=Wd9VExYm72w
https://www.youtube.com/watch?v=Wd9VExYm72w


L’APPRENTISSAGE EST UN PROCESSUS DE RÉCONCILIATION ET DE RÉSURGENCE

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
77

CONCLUSION SUR L’EXPÉRIENCE DU 
MAAMUITAAU
Les propos exprimés par les trois étudiantes autochtones 
dans la vidéo où elles témoignent de leur expérience du 
Maamuitaau nous permettent de faire plusieurs constats : 

	→ La présence des personnes aînées est significative et 
jugée très importante du point de vue des personnes 
étudiantes. 

	→ Le Maamuitaau est perçu comme une occasion 
grandement appréciée de se retrouver et 
se reconnecter entre personnes étudiantes 
autochtones. 

Le Maamuitaau est perçu comme :

	→ Un espace sécuritaire pour s’exprimer librement et 
être écouté ;

	→ Un soutien communautaire ;

	→ Un endroit où l’on apprend de nouvelles choses (au 
moyen des différents ateliers offerts). 

Les personnes étudiantes autochtones sont touchées et 
émues lorsque les activités du Maamuitaau leur donnent 
l’occasion de partager leur culture, de créer des ponts 
et de tisser des liens avec les étudiantes et les étudiants 
allochtones. 

Le mot de la fin revient aux personnes aînées Caroline 
Longchap et Solomon Awashish qui estiment que le 
Maamuitaau procure aux personnes étudiantes autochtones 
l’agréable sentiment de se sentir chez elles, malgré le 
fait qu’elles étudient loin de leur communauté (« a home 
away from home »). Le Maamuitaau permet également 
une connexion entre le passé et le futur, entre le savoir 
traditionnel et l’éducation moderne.

RÉFÉRENCES
LÉVESQUE, Carole et Geneviève Polèse, avec la collaboration de 
Dominique de Juriew, Rolando Labrana, Anne-Marie Turcotte et 
Stéphanie Chiasson. (2015). « Une synthèse des connaissances 
sur la réussite et la persévérance scolaires des élèves autochtones 
au Québec et dans les autres provinces canadiennes ». Cahier 
DIALOG n°2015-01. Rapport de recherche. Montréal : Réseau de 
recherche et de connaissances relatives aux peuples autochtones 
(DIALOG) et Institut national de la recherche scientifique (INRS).

MINISTÈRE DE L’ÉDUCATION, DU LOISIR ET DU SPORT. Sous 
la responsabilité scientifique de Roberto Gauthier (2015, février). 
L’étudiant autochtone et les études supérieures : regards croisés 
au sein des institutions. Rapport de recherche ayant servi à 
l’élaboration du Guide d’intervention institutionnelle favorisant la 
persévérance et la réussite scolaires des étudiants autochtones au 
Cégep et à l’Université. Cégep de Baie-Comeau et Université du 
Québec à Chicoutimi.

UNIVERSITÉ DU QUÉBEC. (2022). Pistes pour accueillir et 
accompagner la population étudiante des Premiers Peuples à 
l’université. Québec : Université du Québec.



 
PERSPECTIVES  
INTERNATIONALES



AUTRES : PERSPECTIVES INTERNATIONALES

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
79

LE PROJET PARTENARIAT SAVOIRS ET ÉDUCATION 
AUTOCHTONES : ALLIANCE ENTRE LES PEUPLES  
ET LES VOI(ES)X AUTOCHTONES POUR LA DÉCOLONISATION  
ET LA PRÉSERVATION DES TERRITOIRES DE VIES 

INTRODUCTION
D’envergure internationale, le Partenariat Savoirs et éducation autochtones (PSÉA) regroupe 
des représentantes et des représentants de sept nations autochtones (Anicinabek, Atikamekw 
Nehirowisiwok, Inuit, Mapuche, Maya, Nahua et P’urepecha) provenant de trois pays différents 
(Canada, Mexique et Chili). Ces personnes sont mobilisées pour produire, promouvoir, partager 
et utiliser les savoirs autochtones au moyen d’activités pédagogiques déployées au sein de 
leurs communautés. Les travaux du PSÉA s’inscrivent dans une approche de décolonisation 
en éducation et de réaffirmation des pédagogies territoriales autochtones. Les activités de 
mobilisation des savoirs, réalisées au cours du projet PSÉA depuis 2021, mettent en valeur la 
pluralité et la complémentarité des expériences et des savoirs autochtones au sein de divers 
contextes nationaux. Cette approche consiste à repenser les pratiques et les programmes 
éducatifs en fonction des épistémologies relationnelles autochtones, c’est-à-dire selon des modes 
d’acquisition, d’application et de transmission des savoirs en relation avec le territoire et le milieu 
écologique (Johnson 2012, McCoy et al. 2016, Simpson 2014, Styres 2013, Tuck et al. 2014).

Carte : Les sept nations autochtones participant au projet PSÉA 
(crédit : Gabriel Marcotte)

Benoit Éthier
UQAT
Janis Ottawa
Simon Pineshish School 
Ottawa, Manawan
Christian Coocoo
Conseil de la Nation 
Atikamekw
Charles Coocoo
Wemotaci
Alice Jérôme
Pikogan
David Gascon
Nikanik School, 
Wemotaci
Landon Petiquay
Wemotaci
Adam Archambault
UQAT
Rolando Magana-Canul
UQAT
Marie-Eve 
Drouin-Gagné
INRS



AUTRES : PERSPECTIVES INTERNATIONALES

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
80

Entre 2022 et 2024, quatre rencontres internationales ont 
été réalisées  : une rencontre en mode hybride (virtuel et 
en présence) tenue pendant la pandémie de Covid-19 au 
printemps 2022 (UQAT, Val-d’Or), une rencontre en personne 
en territoire mapuche (Monkul Lof Mapu, Araucanie, Chili) 
en octobre 2022, une rencontre en personne à Wemotaci, 
en septembre 2023, et une rencontre en personne au 
Yucatan, au Mexique, en février 2024. Ces rencontres ont 
permis aux différentes communautés de partager leurs 
initiatives éducatives en vue de décoloniser et autochtoniser 
les programmes scolaires de leurs établissements. Les 
rencontres ont aussi permis d’identifier les enjeux communs 
à chaque communauté, quel que soit son contexte culturel 
spécifique, en lien avec l’éducation scolaire et la transmission 
des savoirs autochtones. Cet article porte spécifiquement 
sur les échanges et discussions qui ont eu lieu durant les 
deux dernières années du projet. Il complète un premier 
article publié dans la même revue, en 2023, et résumant les 
résultats des deux premières années du projet (2021-2022) 
(Éthier et al.2023). 

Nous souhaitons faire valoir la pluralité des voix et des 
voies autochtones engagées envers la résistance, la 
décolonisation et l’affirmation des savoirs et des droits 
territoriaux autochtones. Pour ce faire, nous accordons 
une attention particulière aux témoignages des acteurs et 
actrices autochtones des trois Amériques. Ces témoignages 
et expériences, partagés dans le cadre du projet, font valoir 
l’importance des pratiques d’autochtonisation de l’éducation 
lorsqu’on vise la réussite et la persévérance scolaire des 
jeunes autochtones.

Notcimik Pimatisiwin : rencontre inter-nations sur les 
pédagogies territoriales (Wemotaci, 1er au 6 septembre 
2023)

Nous (les Autochtones)
Nous sommes les anges de la terre
Protecteurs de la nature
Parlons plus fort que jamais
Parce que nous avons le don d’écouter avec nos cœurs
Nous entendons les cris douloureux de la terre
Nos forêts et nos animaux détruits par le feu
Nos rivières empoisonnées par les industries (et 
encore plus)
Mais nos cœurs écoutent nos droits de vivre dans la paix
Et dans la beauté de nos ressources naturelles
- Alice Jérôme

Ce poème a été écrit par Alice Jérôme, membre de la nation 
Abitibi8ini et membre du projet PSÉA. Il porte sur les enjeux 
et défis liés à la surexploitation des ressources naturelles au 
sein des territoires ancestraux autochtones. Préparé et récité 
dans le cadre de la rencontre Notcimik Pimatisiwin, qui a 
eu lieu en septembre 2023 sur le territoire non cédé des 
Atikamekw Nehirowisiwok (nommé Nitaskinan, à Wemotaci, 
Québec), ce poème a inspiré une série de discussions 
et d’échanges très profonds concernant les relations et 
les pédagogies territoriales autochtones. Des groupes 
composés de personnes étudiantes, enseignantes, et 
porteuses de savoirs, ainsi que de personnes aînées, chacun 
représentant des nations autochtones, ont été accueillis au 
sein de Nitaskinan. L’objectif était de faire s’exprimer ces 
personnes au sujet des impacts des pratiques extractivistes 
sur la préservation des territoires de vies et sur la transmission 
intergénérationnelle des savoirs territoriaux. 

Une partie des personnes participant à la rencontre Notcimik 
Pimatisiwin au sein de Masko Cimakanic Aski, le territoire des 
membres de la famille Coocoo. (crédit photo : Gabriel Marcotte)

Charles Coocoo sur son territoire familial entouré de personnes 
participant à la rencontre Notcimik Pimatisiwin 
(crédit photo : Gabriel Marcotte)



AUTRES : PERSPECTIVES INTERNATIONALES

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
81

Toutes les nations participantes reconnaissent que le 
territoire est au cœur de leur culture et de leur identité. La 
préservation des territoires ancestraux est donc essentielle 
afin de conserver l’ancrage géographique et concret de la 
tradition orale et de lutter contre son effritement face à la 
pression coloniale. La langue a également été identifiée 
comme un aspect essentiel des pédagogies territoriales, 
car elle est indissociable du territoire, dans la transmission 
des savoirs traditionnels. Deux constats généraux ont ainsi 
été faits lors des cercles de partage clôturant la rencontre : 
d’une part, les nations autochtones de différents pays font 
souvent face à des défis similaires, malgré leurs contextes 
géopolitiques uniques; d’autre part, l’esprit de résistance 
est essentiel pour nourrir la fierté d’être autochtone, et 
cet esprit doit être transmis aux plus jeunes générations. 
Le rapport-synthèse (Archambault et al. 2024) et les 
enregistrements vidéo de la rencontre sont disponibles sur 
le site Web du PSÉA (www.educpsea.ca). 

Œuvre collective réalisée par un groupe de jeunes autochtones, 
membres de différentes nations, lors de la rencontre 
Notcimik Pimatisiwin. L’illustration représente les relations 
intergénérationnelles et les valeurs culturelles dans trois langues 
autochtones (nehiromowin, maya, mapudungun). Cette œuvre 
a été reproduite sur la page couverture du rapport-synthèse de 
l’événement.

RENCONTRE INTER-NATIONS NISKA: 
CONSTRUYENDO TERRITORIOS (17 AU 24 
FÉVRIER 2024) 
La rencontre inter-nations Niska Construyendo Territorios 
s’est déroulée au cœur du Yucatàn, au Mexique, et a 
été organisée conjointement par les membres du projet 
Partenariat Savoirs et éducation autochtones (PSÉA), 
l’Universidad de Oriente du Mexique, le Conseil de la Nation 
Atikamekw et l’école secondaire Nikanik de la communauté 
atikamekw nehirowisiw de Wemotaci. Des activités 
d’échanges et de mobilisation des connaissances en lien 
avec les savoirs territoriaux autochtones ont été organisées 
pour des jeunes des nations Atikamekw Nehirowisiwok, 
Mayas et Mapuches. 

Le projet a réuni une soixantaine de participants et 
participantes autochtones, dont douze personnes étudiantes 
et trois enseignantes de l’école secondaire Nikanik de la 
communauté atikamekw nehirowisiw de Wemotaci, une 
vingtaine de personnes étudiantes maya de l’Universidad 
de Oriente (une université autochtone), et une vingtaine 
de personnes étudiantes maya de l’école préuniversitaire 
Telebachillerato Comunitario Intercultural de Popolá. 

«  Niska  » signifie outarde en nehiromowin (langue des 
Atikamekw Nehirowisiwok). Le projet Niska porte ce nom, 
car les élèves comme les outardes ont pris leur envol vers des 
communautés mayas pour découvrir un nouveau territoire et 
élargir leurs horizons. Les jeunes personnes participantes 
sont retournées ensuite vers le Nitaskinan, plus riches 
d’expériences. Elles sont maintenant capables de voler de 
leurs propres ailes, tout comme les Niska après leur premier 
voyage, c’est-à-dire qu’elles peuvent bâtir des alliances, 
développer des échanges et partager des stratégies 
avec d’autres jeunes autochtones. Ce projet fait partie du 
nouveau programme d’histoire atikamekw nehirowisiw, qui 
implique des échanges culturels entre nations et partenaires 
autochtones, à savoir les Sto:lo (Canada), les Mayas 
(Mexique), les Mapuches (Chili) et les Aymaras (Bolivie). 

Une partie des jeunes participants et participantes mayas et 
atikamekw nehirowisiwok à la rencontre
(crédit photo : Gabriel Marcotte) 

http://www.educpsea.ca


AUTRES : PERSPECTIVES INTERNATIONALES

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
82

Les conférences, ateliers et échanges ont permis de faire 
ressortir plusieurs initiatives locales autochtones ayant pour 
but de mettre en valeur les savoirs et les généalogies des 
lieux autochtones. Des enjeux liés à la destruction par le 
tourisme de masse de sites culturels clés, ainsi qu’à la division 
et à la privatisation des territoires, ont été évoqués dans le 
contexte maya. Les chercheurs et chercheuses autochtones 
de l’Universidad de Oriente ont également mentionné 
l’impact d’études erronées et fallacieuses menées par le 
passé – principalement par des Européens et États-uniens – 
sur l’archéologie et l’histoire des peuples mayas du Yucatàn. 
Dans de tels contextes internationalisés, comment assurer 
la préservation des territoires et des savoirs territoriaux 
autochtones? Comment aussi sortir de l’éducation et de la 
recherche coloniales qui génèrent une série de violences 
d’ordre ontologique et épistémologique, notamment au 
niveau des contenus, des interprétations et des approches 
pédagogiques (Battiste 2013, Grosfoguel 2020, Kovach 
2023, McCoy et al. 2016, Smith et al. 2019)? 

L’autorité des savoirs appartient d’abord et avant tout à 
leurs gardiens et gardiennes, au sein des communautés 
autochtones elles-mêmes. Ce sont ces gardiens et gardiennes 
des savoirs autochtones qui doivent décider de la nature des 
savoirs et de leurs modes de transmission (quoi, quand et à 
qui). Ces modalités doivent être comprises et acceptées dans 
les écoles et plus largement dans le monde de la recherche 
universitaire et dans le monde politique. En incitant les 
chercheurs et chercheuses autochtones à transmettre 
les savoirs territoriaux selon des modalités qui leur sont 
familières, l’Universidad de Oriente offre un exemple concret 
de réappropriation autochtone de l’autorité des savoirs. 
Pendant notre séjour dans cette université autochtone 
maya, nous avons pu participer à des ateliers réalisés dans 
les espaces extérieurs cérémoniels et de transmission des 
savoirs. Les savoirs transmis étaient reliés à l’histoire, à 
l’archéologie, aux plantes médicinales et aux pratiques 
cérémoniales, ces dernières visant autant la préservation des 
territoires et des ressources que l’harmonie des relations 
avec les entités vivantes du territoire et l’humain.  

Atelier de transmission des savoirs sur les plantes médicinales à 
l’Universidad de Oriente, Valladolid, Mexique 
(crédit photo : Benoit Éthier)

CONCLUSION
Les ateliers, conférences et visites réalisés dans le cadre 
des rencontres PSÉA ont contribué au développement 
de partenariats, d’alliances et de réseaux de solidarité 
autochtones au niveau international. Ces activités soutenues 
renforcent les relations de confiance, multiplient les partages 
et accroissent la mobilisation des savoirs. Elles font en sorte 
que les échanges grandissent, évoluent, s’approfondissent 
et se complexifient. Enfin, ces efforts de mobilisation et de 
transmission des savoirs favorisent l’autodétermination des 
autochtones et aident à la préservation de leurs territoires, 
de leurs langues, de leurs cultures et de leurs ontologies.  

Les échanges inter-nations, organisés depuis maintenant 
cinq ans, ont fait ressortir autant les singularités des 
différents contextes autochtones que leurs similitudes en 
ce qui a trait aux enjeux impliqués, aux défis rencontrés et 
aux stratégies de résistance déployées. Ils ont rallumé des 
feux intérieurs, mais aussi des feux d’alliances entre peuples. 
Durant les différentes rencontres, ce sont plus que des mots 
et des réflexions qui ont été échangés. Des amitiés se sont 
créées, renouvelées ou consolidées, de nouvelles visions 
sont nées et des engagements ont été pris. Nous espérons 
que ce bel élan se poursuivra dans les prochaines années et 
aboutira à la construction d’un monde décolonisé, solidaire 
et respectueux des territoires et des savoirs ancestraux 
autochtones.



AUTRES : PERSPECTIVES INTERNATIONALES

Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
83

RÉFÉRENCES 
Archambault, Adam et al. (2024). Notcimik Pimatisiwin : Rencontre 
inter-nations autochtones sur les pédagogies territoriales, 
Laboratoire de cartographie participative, Ka Pikitapikak (Val-d’Or), 
Université du Québec en Abitibi-Témiscamingue. Référence en 
ligne : https://www.uqat.ca/recherche/laboratoire-de-cartogra-
phie-participative/docs/NOTCIMIK%20PIMATISIWIN%20-%20
Rapport%20final.pdf

Battiste, Marie. (2013). Decolonizing education: Nourishing the 
learning spirit, Saskatoon, Purich Publishing. 

Éthier, Benoit et al. (2023). « Le partenariat Savoirs et éducation 
autochtones : constats et pistes d’action pour améliorer l’éducation 
scolaire en contextes autochtones », Revue de la Persévérance 
et de la réussite scolaire chez les Premiers Peuples, Volume 5, p. 
80-85. 

Grosfoguel, Ramon. (2020). « Epistemic Extractivism: A Dialogue 
with Alberto Acosta, Leanne Betasamosake Simpson, and Silvia 
Rivera Cusicanqui », dans B. de Sousa Santos et M. Paula Meneses 
(dirs.), Knowledges Bord in the Struggle, New York, Routledge, 
p. 203-218.

Johnson, Jay T. (2012). « Place-based learning and knowing: Critical 
pedagogies grounded in Indigeneity », GeoJournal, 77(6), p. 
829-836. 

Kovach, Margaret. (2023). Indigenous Methodologies : 
Characteristics, Conversations, and Contexts (2e édition), Toronto, 
University of Toronto Press. 

McCoy, Kate et al. (2016). Land education. Rethinking pedagogies 
of place from Indigenous, postcolonial, and decolonizing 
perspectives, New-York, Routledge.  

Simpson, Leanne. (2014). « Land as pedagogy: Nishnaabeg 
intelligence and rebellious transformation », Decolonization: 
Indigeneity, Education & Society, 3(3), p. 1-25. 

Smith, Linda Tuhiwai et al. (2019). Indigenous and Decolonizing 
Studies in Education. Mapping the Long View, New York, 
Routledge. 

Styres, Sandra et al. (2013). « Toward a pedagogy of land », 
Canadian Journal of Education, 36(2), p. 188-221.

Tuck, Eve. et al. (2014). « Land education: Indigenous, 
post-colonial, and decolonizing perspectives on place and 
environmental education research », Environmental Education 
Research, 20(1), p. 1-23.  

https://www.uqat.ca/recherche/laboratoire-de-cartographie-participative/docs/NOTCIMIK%20PIMATISIWIN%20-%20Rapport%20final.pdf
https://www.uqat.ca/recherche/laboratoire-de-cartographie-participative/docs/NOTCIMIK%20PIMATISIWIN%20-%20Rapport%20final.pdf
https://www.uqat.ca/recherche/laboratoire-de-cartographie-participative/docs/NOTCIMIK%20PIMATISIWIN%20-%20Rapport%20final.pdf


PARTENAIRES



SANS L’APPORT DE CES PRÉCIEUX PARTENAIRES, 
CE COLLOQUE N’AURAIT PAS LIEU.  

NOUS LES REMERCIONS CHALEUREUSEMENT !



Revue de la persévérance et de la réussite scolaires chez les Premiers Peuples - Vol. 6
86

CONCLUSION

Ce sixième volume de la Revue de la persévérance et de la 
réussite scolaires chez les Premiers Peuples témoigne de la 
force, de la créativité et de la résilience des communautés 
qui œuvrent à transformer les milieux d’apprentissage en 
espaces plus sécuritaires, bienveillants et porteurs d’avenir. 
Les réflexions et initiatives présentées mettent en lumière 
l’importance de penser l’apprentissage non seulement 
comme un parcours scolaire, mais comme un processus 
global, inscrit dans toutes les sphères de la vie et à toutes 
les étapes de l’existence. Elles mettent en lumière la 
richesse des savoirs et des pratiques autochtones qui, dans 
leur dimension intergénérationnelle, communautaire et 
territoriale, rappellent que l’éducation est à la fois un chemin 
de transmission et de résurgence. Dans la continuité des 
échanges du colloque, ces contributions soulignent aussi 
l’importance d’approches pédagogiques qui reconnaissent 
la pluralité des voix et qui s’enracinent dans des relations 
authentiques, sécurisantes et culturellement pertinentes. En 
valorisant la parole des jeunes, des aînés, des intervenants 
et des alliés, c’est un mouvement collectif vers la réussite 
personnelle, sociale et scolaire qui se dessine, en harmonie 
avec les valeurs de vérité, de réconciliation et de persévérance 
portées par les communautés des Premiers Peuples.

Au-delà des constats, ce volume rappelle qu’assurer la 
persévérance scolaire ne relève pas uniquement des individus, 
mais d’un engagement partagé entre les institutions, les 
familles, les communautés et la société dans son ensemble. 
C’est dans cette solidarité et cette reconnaissance mutuelle 
que se dessinent des parcours éducatifs qui permettent non 
seulement de surmonter les obstacles, mais aussi d’affirmer 
pleinement l’identité et la richesse des Premiers Peuples.

La réussite éducative des Premiers Peuples est une source 
d’espoir et de transformation pour toute la société. Les 
expériences partagées et les initiatives inspirantes qui 
jalonnent ces pages démontrent que, lorsque les forces 
vives des communautés, des institutions et des allié·e·s 
convergent, il devient possible d’aménager des chemins 
pluriels vers la réussite, enracinés dans la culture, l’identité 
et la fierté des Premiers Peuples.

Chacune et chacun, à son échelle, a le pouvoir de soutenir ce 
mouvement. Que ce soit par l’écoute, la reconnaissance de 
la richesse des traditions, l’ouverture au dialogue ou l’action 
concrète, la mobilisation de tous constitue la clé pour bâtir 
des milieux éducatifs où chacune et chacun peut s’épanouir 
pleinement. Ensemble, continuons de transformer les rêves 
en réalisation, d’ouvrir de nouvelles voies, et d’accompagner 
les générations à venir vers l’avenir juste et porteur de sens 
qu’elles méritent.

En conclusion, la revue réaffirme son rôle : offrir une 
plateforme de diffusion, de dialogue et de mobilisation 
afin que chaque personne puisse contribuer, à sa manière, 
à bâtir un avenir éducatif juste, équitable et porteur de 
succès pour les générations présentes et futures.



Rio Tinto est �er de soutenir le Colloque 
sur la persévérance et la réussite scolaires 
chez les Premiers Peuples et de faire briller 
l'étincelle qui accompagne nos jeunes vers 
un avenir prometteur.



Des bancs d’école  
à votre carrière 

Nous invitons les étudiants et  
étudiantes d’origine autochtone  
à faire une demande de Bourse  
d’études et stages Dean Connor  
Sun Life pour l’inclusion (DCIS).

Les demandes peuvent  
être présentées jusqu’à  
13 h le 22 novembre. 

Cliquez ici pour en savoir plus et poursuivre  
votre parcours à la Sun Life.

An urban oasis in the 
heart of Tiohtià:ke, just 
steps from the Palais des 

Congrès.

We are proud to welcome 
the members of the 
Convention on Persistence 
and Academic Achievement 

for First Peoples.

Visit hotelmonville.com



Our Roadmap Toward  
Reconciliation
CN’s Indigenous Reconciliation Action Plan (IRAP) 
outlines clear, actionable steps for the next three years. 
It’s our pledge to meaningful, lasting change.

Learn more: www.cn.ca/reconciliationplan

Notre feuille de route  
vers la réconciliation
Le plan d’action du CN pour la réconciliation avec les peuples autochtones (PARPA) 
présente des mesures claires et concrètes pour les trois prochaines années. 
C’est notre engagement envers des changements significatifs et durables.

En savoir plus : www.cn.ca/planreconciliation



K

Notre raison d’être : valoriser la vision éducative de chacune des
équipes-écoles, soutenir leurs besoins et faire briller leurs initiatives.
Notre engagement : préserver et promouvoir la langue et la culture
innue par le biais de la valorisation et de l’intégration des savoirs et des
perspectives innues dans l’éducation.
Notre objectif fondamental : être innovant dans nos manières de faire 
pour favoriser la réussite éducative des élèves et leur renforcement
identitaire.

t  s  h  a  k  a  p  e  s  h  .  c  a  

L’Institut Tshakapesh est un moteur essentiel pour la réussite éducative et
identitaire des élèves innus. Nous offrons des services éducatifs qui répondent
aux besoins spécifiques des écoles et des communautés, un levier pour la
réussite éducative et le renforcement identitaire des élèves innus.

/ TSHISHKUTAMATUN ÉDUCATION
P

h
ot

o 
: I

T 
| A

n
n

ie
 H

er
vi

eu
x





PROCHAIN COLLOQUE
7 AU 9 OCTOBRE 2026

PALAIS DES CONGRÈS DE MONTRÉAL


	Remerciements
	Mot de Joséphine Bacon
	Mot du président d’honneur
	Introduction
	Comité scientifique
	Comité organisateur
	Retour sur les conférences
	Rubriques thématiques
	L’apprentissage est 
un processus présent dans 
toutes les sphères de la vie 
	Kiskinohamatasowin, les enseignements ancrés dans le territoire
	Utiliser la recherche pour améliorer les 
services éducatifs par et pour les Autochtones
	Accompagnement à la réussite : 
Stratégies d’échafaudage pour le développement 
des compétences communicationnelles en langue 
d’enseignement chez les Autochtones
	Kwe l’Université! : se préparer, 
persévérer et réussir ensemble 
	APIKATEU — « Quelque chose de tressé » 
ou « Il tresse quelque chose »

	L’apprentissage constitue
un tout qui est plus que 
la somme de ces parties 
	Réseau de connaissances : l’expérience des universitaires guaranis du sud du Brésil1
	Les littératures orales autochtones comme ressources à l’école en 
Kanaky-Nouvelle-Calédonie
	Une trousse de ressources interactive : 
faire valoir les voix et savoirs des jeunes autochtones 
au Québec
	Quand les jeunes s’expriment : une initiative de budget participatif pour amplifier la voix des jeunes des Premières Nations
	Du mentorat dans l’attestation d’études 
collégiales (AEC) en techniques policières 
autochtones : un outil efficace pour l’harmonisation 
des relations culturelles avec les Premiers Peuples
	Des pratiques inspirantes à découvrir 
pour tous les milieux éducatifs
	L’envolée de la bernache : 
Le récit de l’autochtonisation au CSSRDS

	L’apprentissage est un 
processus de réconciliation 
et de résurgence
	Maamuitaau : ensemble pour mieux 
réussir au cégep
	Récit de co-élaboration d’une ressource 
de sensibilisation en Estrie
	Mise en œuvre d’activités pédagogiques culturellement signifiantes pour valoriser les perspectives des Premiers Peuples 
en éducation
	Mobilisation de perspectives autochtones dans les programmes scolaires : 
la voix de partenaires engagés
	Mots d'enfants® : Pour stimuler le langage des enfants autochtones
	Matinamagewin - Un parcours vers 
la valorisation des perspectives autochtones en éducation 


	
perspectives 
internationales
	Le projet Partenariat Savoirs et éducation autochtones : alliance entre les peuples 
et les voi(es)x autochtones pour la décolonisation 
et la préservation des territoires de vies 

	Partenaires
	Conclusion

